
Parcours historiques

Une nuée de témoins 1

Valdo et le mouvement vaudois

1/75Théovie, 13 rue Louis Perrier, 34 000 Montpellier
Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Texte à lire

Colporter le message biblique

Pierre Valdo

[…] Que tout fidèle sache que moi Valdo et tous mes frères, en présence des très
saints Evangiles, déclarons croire de tout cœur, accepter par la foi, professer
explicitement que le Père le Fils et le Saint Esprit sont trois personnes, un Dieu
unique, et la Trinité divine tout entière est d’une seule essence et d’une seule
substance, éternelle et toute puissante, et les personnes de la Trinité sont
pleinement Dieu, et les trois personnes sont un Dieu unique comme le dit le  »
Credo  » […].
Etant donné que, selon l’apôtre Jacques , la foi sans les œuvres est morte, nous
avons renoncé au monde et distribué aux pauvres tous nos biens, comme Dieu le
veut, et nous avons décidé d’être nous-mêmes pauvres, de telle façon que nous
n’ayons plus aucun souci du lendemain et que nous n’acceptions de personne ni or
ni argent , ni quoique ce soit, si ce n’est le vêtement et le pain quotidien. Notre
intention est de vivre les conseils évangéliques comme étant des préceptes
impératifs.
Nous croyons que ceux qui demeurent dans la vie du siècle, gardent leurs biens,
font des aumônes et œuvres de bienfaisance et observent les préceptes du
seigneur peuvent être sauvés.
Cette déclaration est faite au cas où quelqu’un se présenterait à vous, se déclarant
des nôtres, pour que vous sachiez qu’il n’en est point s’il ne professe cette foi.

Extrait de la  » Profession de foi de Valdo  » citée par Georges Tourn, Les Vaudois,
l’étonnante aventure d’un peuple-église, Tournon/Turin : Réveil/Claudiana. 1980.
P.214.

2/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Réactions personnelles

Que veut signifier l’auteur à travers cette  » profession de foi  » ?
Quels sont les traits dominants du message exprimé par ce texte ?

3/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Texte à travailler

Colporter le message biblique

Pierre Valdo Clés de lecture 1

[…] Que tout fidèle sache que moi Valdo et tous mes frères, en présence des très
saints Evangiles, déclarons croire de tout cœur, accepter par la foi, professer
explicitement que le Père le Fils et le Saint Esprit sont trois personnes, un Dieu
unique, et la Trinité divine tout entière est d’une seule essence et d’une seule
substance, éternelle et toute puissante, et les personnes de la Trinité sont
pleinement Dieu, et les trois personnes sont un Dieu unique comme le dit le  »
Credo Glossaire 8  » […].
Etant donné que, selon l’apôtre Jacques Textes bibliques 2, la foi sans les œuvres
est morte, nous avons renoncé au monde et distribué aux pauvres tous nos biens,
comme Dieu le veut, et nous avons décidé d’être nous-mêmes pauvres, de telle
façon que nous n’ayons plus aucun souci du lendemain Textes bibliques 4 et que
nous n’acceptions de personne ni or ni argent Textes bibliques 3, ni quoique ce soit,
si ce n’est le vêtement et le pain quotidien. Notre intention est de vivre les conseils
évangéliques comme étant des préceptes impératifs.
Nous croyons que ceux qui demeurent dans la vie du siècle, gardent leurs biens,
font des aumônes et œuvres de bienfaisance et observent les préceptes du
seigneur peuvent être sauvés.
Cette déclaration est faite au cas où quelqu’un se présenterait à vous, se déclarant
des nôtres, pour que vous sachiez qu’il n’en est point s’il ne professe cette foi.

Extrait de la  » Profession de foi de Valdo  » citée par Georges Tourn, Les Vaudois,
l’étonnante aventure d’un peuple-église, Tournon/Turin : Réveil/Claudiana. 1980.
P.214.

4/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Etre acteur

Quelles sont les causes essentielles des divers mouvements de protestation
contre l’Eglise qui foisonnent au 12e siècle ?
Qu’est-ce qui, selon vous, caractérise fondamentalement le mouvement
vaudois ?
Le rejet du mouvement vaudois par l’Eglise était-il inévitable et pourquoi ?
En quoi le message et l’itinéraire de Valdo se distinguent-ils de ceux de
François d’Assise ? D’autres  » mouvements de pauvres  » à la même époque
?
Peut-on dire que le mouvement vaudois anticipe la Réforme du 16e siècle ?
Sur quels points ?

5/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Clés de lecture
 

1. Vie de Pierre Valdo

 

Evénements de portée
générale Pierre Valdo

Evénements
religieux liés à
Valdo

Vers
1135

Naissance Clés de lecture 5

de Pierre Valdo
1145-
1153 Pontificat d’Eugène III

1155-
1190

Frédéric 1er, Barberousse,
empereur

1162-
1196 Alphonse II, roi d’Aragon

1173

Conversion Clés de lecture 6

de Valdo

1179 3e Concile du Latran, les
cathares Contexte 13 et les
patarins Espace temps 12 sont
condamnés, mais pas les
Vaudois

1179

Délégation Clés de

lecture 13 vaudoise à
Rome

1180-
1223

Philippe Auguste, roi de
France

1180

Profession de foi Clés de

lecture 18 de Valdo

1182

Valdo chassé de Lyon.
Interdiction Clés de lecture

14 de prêcher sans
autorisation ecclésiastique

6/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



1184
Concile de Vérone :
excommunication
des Pauvres de Lyon

1185-
1186

Les Pauvres de Lyon
condamnés comme
hérétiques par
l’archevêque de
Narbonne

1190
Les Vaudois en
Languedoc Clés de

lecture 19

1191-
1197 Henri VI, empereur

1192

Le roi d’Aragon
prend une mesure
de bannissement
contre les Vaudois

1198-
1213 Pontificat d’Innocent III

1198

Les Pauvres Clés de

lecture 16 en
Lombardie

1205

Conversion de
François d’Assise
Contexte 11 Première
prédication de
Dominique Contexte

1 contre les
Cathares Glossaire 7

1206-
1207
?

Mort Clés de lecture 21 de
Valdo

Suite Clés de lecture 2

 

2. Les Vaudois

7/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



1208 :

Durand de Huesca fonde les Pauvres catholiques

 

Evénements de portée
générale Les Vaudois

Evénements
religieux
liés aux
Vaudois

1207 Colloque de Pamiers
1208 Croisade contre les

albigeois Glossaire 2

1209-
1218 Othon IV, empereur

1210

Edit d’Othon
IV contre les
Vaudois du
diocèse de
Turin.

Le pape
approuve la
règle de
François
d’Assise

1215

Condamnation Clés de

lecture 20 des Vaudois
comme hérétiques par le 4e
concile du Latran

1218 Colloque de Bergame Clés

de lecture 22

1223

L’ordre des
franciscains
est approuvé
par le pape

1226-
1270

Louis IX (Saint-Louis), roi de
France

1231 Création de l’Inquisition
Glossaire 16

8/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



1244 Chute de Montségur

1266
Inquisition en Bohême
Diffusion des Vaudois en
Autriche

1309 La papauté se déplace à
Avignon

1312

Premier bûcher dans les
vallées du Piémont
(Pignerol) d’une femme pour
 » vaudoiserie « 

1315 Les Vaudois en Calabre
1378 Le grand Schisme Glossaire

28

1380

Martin de
Prague,
inquisiteur
en Bohême

1384

Mort de
Wyclif
Espace temps

4

1399 Procès de Vaudois à Berne

1415 Martyr de Jan Hus Espace

temps 9 à Constance
1417 Fin du Schisme

1470 Les Vaudois du Piémont
repeuplent le Luberon

1526 Premiers contacts Espace

temps 7 avec la Réforme

1532
Les Vaudois adhèrent
Espace temps 6 à la Réforme
(Chanforan)

 

3. Une époque de bouillonnement

Le Moyen Age est une époque au cours de laquelle apparaissent, foisonnent, se

9/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



développent, se mélangent, disparaissent, de nombreux mouvements de
protestation Contexte 16 spirituelle, voire de réforme de l’Eglise, comme la
Réforme grégorienne Glossaire 25. Ils ont souvent comme point commun de
dénoncer l’indignité du clergé, les infidélités de l’Eglise, leur attachement aux
richesses. S’y mêlent aussi des idées théologiques nouvelles en rupture plus ou
moins claire avec la doctrine officielle. Il y a là une nébuleuse de courants aux
contours incertains et mouvants. Il est parfois difficile de discerner Clés de lecture 4

s’il s’agit d’un authentique retour à l’Evangile, d’une protestation au nom de la
fidélité au Christ, ou d’un mélange de foi chrétienne et de notions étrangères à la
révélation biblique. L’Eglise de l’époque, pour s’en défendre, confond généralement
ces différents mouvements sous le même vocable d’hérésie Glossaire 14, rejetant
d’un bloc les outrances et les nouveautés salutaires.

 

4. Difficile de discerner

Il faut aborder l’histoire de Valdo et du mouvement vaudois avec beaucoup de
prudence, car ils peuvent être racontés, compris, interprétés de manières fort
différentes en fonction de ce que l’on veut lui faire dire. Beaucoup d’incertitudes
demeurent devant lesquelles on ne peut souvent avancer que des hypothèses, que
l’on s’efforcera chaque fois de signaler.  » Tenter de retracer l’histoire des Vaudois
revient à cumuler les difficultés. C’est que ces gens ont laissé peu de témoignages
directs ; paysans, ils ne faisaient pas partie des lettrés ou des puissants qui
cultivaient l’écriture ; cachant leur dissidence, ils veillaient à ne pas éveiller les
soupçons et donc à laisser peu de traces. L’essentiel de la documentation provient
de ceux qui les ont combattus : traités, dissertations, procès… Comme pour toutes
les minorités clandestines, nous disposons essentiellement de sources indirectes
dites « de substitution », qu’il convient de traiter avec prudence  » (Gabriel Audisio)

 

5. Naissance de Valdo

On a peu de certitudes concernant la vie de Valdo. Nous ne connaissons rien, ou
très peu de choses, de son origine, de sa jeunesse et des dernières années de son
existence. On le fait naître vers 1135. Même son nom est incertain. Seule son
origine latine Valdesius ou Valdensis nous est parvenue Aller plus loin 3. On peut
supposer qu’il s’appelait Valdès ou Vaudès, d’où Valdo, qui en est
vraisemblablement sa forme italienne. Nous avons conservé ce nom car c’est
l’usage courant. Certains ont aussi avancé l’hypothèse que ce nom indiquait une

10/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



origine du pays de Vaud en Suisse ou de la localité Vaux près de Lyon. Il faut
attendre 1368 pour apprendre que son prénom est Pierre. On n’est guère plus
assuré de son métier que de son nom. Ce serait un négociant du quartier Saint
Nizier à Lyon. Il aurait habité dans une rue appelée à cause de lui rue  » Maudite
« . Marchand de toiles mais sans doute aussi exploitant de fours et de moulins
appartenant à l’évêché. Certains le disent très riche, pratiquant l’usure. C’est en
tout cas un brasseur d’affaires et un notable associé à la vie politique et
administrative de la ville. Des activités qui l’ont vraisemblablement amené à
voyager loin de Lyon. La tradition le veut marié et père de deux filles.

 

6. Conversion de Valdo

Plusieurs versions circulent concernant cet événement qui va entraîner un
changement radical dans la vie de Valdo. La date elle-même est incertaine. Un des
plus anciens textes, celui d’un chroniqueur de Laon, situe cette conversion en
1173. Certains vont jusqu’à la dater plus précisément entre le 27 mai et le 22 juin.
D’autres la placent en 1176, après une famine qui a frappé Lyon. Plusieurs raisons
sont généralement mentionnées pour expliquer sa conversion : une prédication
Textes bibliques 1 sur le texte du jeune homme riche, la mort d’un ami Contexte 6, la
chanson d’un troubadour Culture 3. Mais aussi, plus fondamentalement, Pierre
Valdo éprouve une inquiétude Contexte 5 et une insatisfaction devant ce qu’il est,
devant la société et devant l’Eglise. Cette profonde crise spirituelle que Valdo
traverse va avoir deux conséquences immédiates importantes : la traduction Clés

de lecture 7 de la Bible en langue vulgaire et le choix d’une vie de pauvreté Clés de

lecture 8. Ces deux décisions sont étroitement liées et on ne sait pas si l’une, et
laquelle, a précédé l’autre.

 

7. La traduction de la Bible en langue vulgaire

Au 12e siècle, les manuscrits de la Bible sur parchemin sont rares, encombrants,
onéreux. De surcroît, les gens du peuple ne savent pas lire ces textes écrits en
latin. Valdo ne peut se contenter de souvenirs des prédications entendues. Il veut
pouvoir retrouver les textes qui sont à la source de ces sermons et les rendre
accessibles à tous. Il décide donc de faire traduire, à ses frais, des passages de
l’Ecriture en langue vulgaire, c’est-à-dire dans la langue que l’on parlait à Lyon. Il
s’est adressé pour cela à un clerc lettré, Etienne d’Anse, puis à un certain Bernard
Ydros pour en faire des copies Culture 1. Tout cela a dû lui revenir cher et l’on peut

11/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



donc supposer qu’il l’a fait alors qu’il disposait encore de sa fortune. On pense que
les quatre évangiles ont été traduits et également certains extraits des Pères
Glossaire 24 de l’Eglise (Ambroise, Augustin Glossaire 4*, Jérôme, Grégoire…) que
les Vaudois appellent les  » sentences « . Sont ainsi mis à la disposition d’un grand
nombre de gens les fondements bibliques de la foi.
Mais en fait, lire les Ecritures ne s’opposait pas aux directives de l’Eglise. L’évêque
de Lyon, Guichard, a même pu, dans un premier temps, encourager Valdo dans
son entreprise. Par contre, ce qui était exceptionnel et posait problème à l’Eglise de
ce temps, c’était qu’un laïc (c’est-à-dire une personne n’appartenant pas au clergé)
lise la Bible, le fasse dans la langue du peuple et la commente en public Clés de

lecture 9.

 

8. Le choix d'une vie de pauvreté

Le vœu de pauvreté n’est pas inhabituel à cette époque. Ils sont nombreux à l’avoir
prononcé au Moyen Age. On pense notamment aux moines et aux ermites
Contexte 12. Mais le cas de Valdo revêt un aspect particulier. D’abord il n’entre pas
dans les ordres, il reste laïc, intentionnellement. Ensuite, il ne semble pas donner à
la pauvreté une valeur méritoire, mais plutôt une dimension de contestation d’un
ordre social injuste et d’une Eglise fascinée par les richesses. Son geste suscite
dans son milieu l’incompréhension. Se référant aux chroniqueurs de l’époque,
voilà, selon l’historien Giorgio Tourn, ce qu’aurait dit Valdo :  » Citoyens, mes amis,
contrairement à ce que vous croyez, je ne suis pas devenu fou, je me venge de
mes ennemis, de ces ennemis qui m’ont opprimé jusqu’ici, me contraignant à faire
passer l’amour de l’argent avant Dieu ; ce que je fais, je le fais pour moi et pour
vous. Pour moi afin que si dorénavant je possédais encore quelque chose, vous
puissiez me dire que je suis fou, pour vous afin que vous appreniez à mettre votre
espérance en Dieu et non en la richesse.  »
Toutefois, lorsque Valdo décide de vendre tous ses biens, il prend soin d’en
soustraire au préalable une part afin d’assurer l’existence matérielle de sa femme
et de ses filles.

 

9. Annoncer à tous la Parole

Ce que l’on va très vite reprocher à Valdo c’est de lire la Bible sans se référer aux
interprétations officielles et de prêcher, alors que c’était jusqu’alors le monopole du
clergé.  » La prédication est l’affaire des évêques -affirme Guichard- c’est leur

12/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



tâche et leur qualité de successeurs des apôtres leur en confère le droit.  »  » Non -
répondent les Pauvres- chaque homme en a le droit dans la mesure où il vit
comme vivaient les apôtres de Jésus  » (Giorgio Tourn). Partageant la langue des
humbles, c’est avec leurs mots que Valdo va annoncer l’Evangile. Faire lire la
Bible, faire entendre la Parole de Dieu dans la langue du peuple, c’est là une
démarche qui préfigure et anticipe celle de Luther voir entrée Luther. Attirés par sa
parole et par la nouveauté de son expérience des hommes et des femmes
commencent à se rassembler autour de lui. En référence aux  » pauvres en esprit
 » des Béatitudes Textes bibliques 6, la petite communauté choisit, pour se définir, le
nom de  » pauvres « . Leur prédication est simple et directe. Ils ne prétendent pas
enseigner de nouvelles doctrines, ils se limitent à exhorter leurs concitoyens à la
repentance, à la pratique des bonnes oeuvres, à une vie authentiquement
chrétienne.

 

10. Les Pauvres

Valdo et ses  » frères « , en s’appelant  » Pauvres « , en référence aux Béatitudes,
entendent signifier qu’ils ont pour idéal la constitution d’une communauté Clés de

lecture 11 semblable à celle des premiers disciples de Jésus, vivant de sa Parole et
lui obéissant. Ils prennent pour règle les paroles que Jésus adresse à ses disciples
quand il les envoie en mission Textes bibliques 5. Comme les apôtres, ils s’en vont
deux par deux, vivant d’aumônes, vêtus de bure et portant sandales ce qui leur
vaut d’être appelés ironiquement les  » Sandalisés « . Vers 1177, c’est-à-dire en
trois ou quatre ans, Valdo et ses associés ont constitué une communauté et ils
commencent à essaimer hors de Lyon. Ils annoncent l’Evangile, acceptant de
discuter publiquement avec les représentants du clergé. Les historiens soulignent
aussi qu’ils n’hésitent pas à faire une place aux femmes dans leur mouvement.
Au départ, l’évêque de Lyon Clés de lecture 12, Guichard, soutient et défend les
Pauvres contre son chapitre lyonnais plutôt conservateur.

 

11. Une communauté

Les Pauvres de Lyon ne veulent pas constituer une confrérie ou fonder un couvent,
mais ils s’organisent en une association de personnes qui ont des convictions et
des objectifs communs. Ce n’est donc pas par hasard qu’ils emploient un terme de
la langue commerciale :  » societas « , pour définir leur communauté. Ils forment
une société, un groupe d’associés. Ils ne se retirent pas hors du monde, dans des

13/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



lieux déserts. C’est sur les places, dans les rues, les maisons, les églises de leur
ville qu’ils veulent vivre et faire entendre la vocation que Dieu leur adresse. Gautier
Map, l’archidiacre d’Oxford qui les a interrogés au 3e concile de Latran, les décrit
ainsi vers 1182 :  » Ces gens n’ont pas de résidence fixe ; ils vont deux par deux,
nus pieds, vêtus de bure, ne possédant rien et mettant tout en commun selon
l’exemple des apôtres, suivant nus un Christ nu. « . Cette dernière expression sera
reprise en 1263 par saint Bonaventure pour désigner les premiers Franciscains.

 

12. Valdo et l'évêque de Lyon

Le succès assez notable du mouvement des Pauvres commence à agacer et
inquiéter l’évêque Guichard. En effet,  » le problème que les « Pauvres » soulèvent
dans l’Eglise du 12e siècle n’est pas celui de la pauvreté ou celui de la vie
chrétienne, mais c’est le problème de la prédication de l’Evangile et de
l’authenticité de la communauté chrétienne.  » (Giorgio Tourn). L’évêque indique
alors à Valdo des restrictions à son activité. Il est d’accord pour que Valdo étudie la
Bible en langue vulgaire et en fasse une lecture publique, mais il ne l’autorise pas à
prêcher. Il lui permet seulement un bref commentaire. Comme Valdo n’applique
pas vraiment ses prescriptions, l’évêque Guichard lui demande, ainsi qu’à ses
associés de s’éloigner de Lyon. La plupart le font, d’autres se cachent. Malgré ces
obstacles, le mouvement continue à se développer. Nous sommes en 1178.
Guichard leur interdit de prêcher dans tout le diocèse. Devant cette interdiction, les
Pauvres de Lyon en appellent au pape Clés de lecture 13 de la décision de l’évêque.

 

13. Délégation vaudoise à Rome

Les Vaudois arrivent à Rome en 1179 où un rapport de l’évêque Guichard les a
certainement précédés. Valdo et sans doute Vivet, converti de la première heure et
ami de toujours, font partie de la délégation. Les membres du 3e concile du Latran
les accueillent plutôt favorablement. Selon une tradition postérieure, le pape les
aurait même reçus personnellement, les aurait embrassés et aurait accepté le don
d’une de leurs Bibles. Ils sont interrogés par un moine anglais Gautier Map. Ce
religieux lettré va les ridiculiser Aller plus loin 2 en les interrogeant sur de subtiles
questions théologiques. Toutefois le concile ne les condamne pas, alors même qu’il
prononce une condamnation des cathares Contexte 13 et des patarins Espace temps

12. Les Vaudois sont renvoyés à l’autorité de leur évêque. Rentrés à Lyon et
malgré la déception que leur a causé leur voyage à Rome, les  » Pauvres  » se

14/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



remettent à prêcher, exhortant leurs concitoyens à la repentance et à la pratique
des bonnes oeuvres. Ils n’ont pas le sentiment d’être des hérétiques Glossaire 14,
comme le montre de manière exemplaire ce texte dit de  » La Profession de foi de
Valdo « .

 

14. Interdiction de prêcher

On pense qu’en revenant de Rome, les Pauvres de Lyon sont passés par la
Lombardie où ils ont rencontré les  » Pauvres lombards Clés de lecture 16  » qui ont
des points communs avec eux. En 1180 Valdo et ses associés sont de retour à
Lyon après 18 mois d’absence. Confortés par l’accueil bienveillant du pape qu’ils
interprètent comme un accord ils se remettent à prêcher, gagnant de nouveaux
adeptes. On pense qu’un nouveau contrôle ecclésiastique a lieu à Lyon. Certains
historiens situent à ce moment-là la fameuse Profession de foi de Valdo. Les
autorités lui auraient demandé de la signer, ce qu’il aurait fait, exprimant ainsi sa foi
d’une manière fidèle à la doctrine officielle. D’autres historiens placent cet
événement dans le Sud de la France, dans le contexte plus précis de la lutte contre
le catharisme. En 1182, l’archevêque Guichard meurt. Il est remplacé par Jean de
Bellesmains ou de Belméis. C’est un prélat hautain et méprisant, équipé comme un
chevalier et au comportement de seigneur. Il considère que Guichard a été trop
faible avec les Vaudois (selon l’historien Maurice Pezet) et veut en finir avec eux. Il
leur refuse l’autorisation de prêcher. Valdo et ses associés passent outre à cette
interdiction. Ils sont alors considérés comme rebelles et schismatiques. Valdo va se
cacher et ne prendra plus la parole que clandestinement. En 1184, le concile de
Vérone condamne à nouveau les Cathares et les Patarins et prononce
l’excommunication des Pauvres de Lyon. Valdo et les  » pauvres  » refusent de se
soumettre Textes bibliques 7, citant pour se justifier, la parole de Pierre et Jean au
sanhédrin :  » Qu’est-ce qui et juste aux yeux de Dieu : vous écouter ? ou l’écouter,
lui ? A vous d’en décider !  » (Actes 4,19). Ils sont alors contraints de quitter Lyon
Clés de lecture 15.

 

15. Contraints de quitter Lyon

Les Vaudois poursuivent alors leur mission en Bourgogne, en Champagne semble-
t-il jusqu’aux régions allemandes, et au sud, dans la vallée du Rhône, les Alpes et
le Piémont, en Provence et en Languedoc Clés de lecture 19. Ils vont croiser sur
leurs routes d’autres mouvements dissidents. A leur contact, leur pensée va

15/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



évoluer et se préciser. Peu à peu leur théologie se structure. Ils en viennent à ne
reconnaître que deux sacrements : le baptême et la cène. Ils dénoncent les
croyances concernant le culte des saints, celui des reliques et les prières pour les
morts. Sur le plan éthique à partir du Sermon sur la Montagne Textes bibliques 6

(Matthieu 5 et suivants), ils récusent l’usage du serment, refusent la violence et font
passer l’amour des personnes avant l’obéissance aux autorités. Enfin ils critiquent
le caractère monarchique de l’Eglise, son organisation hiérarchique et centralisée,
son exercice autoritaire du pouvoir. Autant d’éléments qui annoncent les idées de
Wyclif Espace temps 4, de Hus Espace temps 9 et la Réforme Espace temps 7 du 16e
siècle à laquelle les Vaudois se rallieront.

 

16. Les Pauvres en Lombardie

Les  » Pauvres lombards  » ont un passé différent de celui des  » Pauvres de Lyon
« . Leur protestation ne s’enracine pas d’abord dans la lecture des Evangiles, mais
dans leur critique de l’Eglise, en particulier de son clergé corrompu par les
richesses, et de la société de leur temps. Sans doute influencés par le mouvement
des Patarins Espace temps 12 qui vient d’être condamné par le 3e concile du Latran
(1179), ils sont avant tout les héritiers d’Arnaud de Brescia Espace temps 11. Ils
veulent non seulement prêcher l’Evangile mais aussi réformer la société. Cette
approche politique n’est pas vraiment celle de Valdo. Ils ont toutefois en commun le
souci d’annoncer l’Evangile dans la langue du peuple et de rendre ainsi le Christ
accessible aux plus petits. Les Pauvres de Lyon et les Pauvres de Lombardie vont
avoir des différences Clés de lecture 17, voire des points de divergence. Certains
pensent même qu’une crise grave se serait produite en 1205 et que Valdo aurait
alors rompu avec les Pauvres lombards. Mais face à la répression, les deux
groupes se rapprochent peu d’années après sa mort et vont se retrouver au
colloque de Bergame Clés de lecture 22 (1218) pour discuter de ce qui les unit et de
ce qui les sépare. C’est par les Pauvres lombards que le mouvement vaudois va
se déplacer vers l’Est et le Nord de l’Europe.

 

17. Différences et divergences

On peut dire que les disciples de Valdo, les Pauvres de Lyon, fondent leur
mouvement sur le discours missionnaire de Jésus (Matthieu 10 Textes bibliques 5).
Les Pauvres lombards s’appuient eux sur l’expérience de la première communauté

16/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



chrétienne (Actes 2 Textes bibliques 8). Ils continuent à vivre avec leur famille,
exercent une activité professionnelle, sont insérés de manière sédentaire dans le
tissu social. Ils se distinguent par un sens profond de la solidarité sociale et une
grande capacité d’organisation. Ils nomment des responsables. L’un d’entre eux,
Jean de Roco, originaire de Plaisance est même nommé à vie.  » Les Lyonnais
considèrent l’exercice d’une activité professionnelle comme représentant une
attache, un obstacle, la tentation de la richesse ; les Lombards en font un
instrument de service, une forme du témoignage chrétien, un moyen pour s’insérer
dans la vie concrète. La « societas valdesiana » des premières années lyonnaises
a pour personnage caractéristique un prédicateur itinérant, semblable au ménestrel
qui s’en va de par le monde, libre chantre de la pénitence. La « Valdésie
lombarde » a pour personnage central un artisan, un ouvrier de la laine, fileur ou
tisserand, en bref un travailleur.  » (Giorgio Tourn)

 

18. Profession de foi de Valdo

Les Pauvres de Lyon sont très respectueux de la hiérarchie. Ils ne veulent pas
détruire l’Eglise de leur temps. Ils s’en sentent pleinement partie prenante. Ils
l’appellent seulement à la conversion et au changement de vie. Leur engagement
pour la cause de l’Evangile ne les fait pas entrer en dissidence. Ce sont des
chrétiens dont la foi est fondée sur l’Evangile et non des rebelles novateurs
contestant les autorités. En témoigne le texte de cette  » Profession de foi  »
attribuée à Valdo (mais écrite peut-être par quelqu’un d’autre) où l’auteur proteste
littéralement de sa  » bonne foi « , en se référant aux dogmes traditionnels et au
Credo Glossaire 8 de l’Eglise. On la situe en 1180. Un cardinal, Henri de Marcy,
venu dans le sud de la France pour combattre les Cathares, interroge Valdo ou un
Vaudois soupçonné de sympathies pour le catharisme. Il s’agit en somme de
vérifier son orthodoxie Glossaire 23. Le prélat lui soumet alors pour qu’il la signe
une profession de foi traditionnelle. Ce que fait son interlocuteur, exprimant ainsi sa
fidélité à la foi traditionnelle et se démarquant du mouvement cathare. Mais il
ajoute au texte officiel des éléments plus personnels concernant notamment la
pauvreté à laquelle appelle la Parole de Dieu et la soumission aux préceptes
évangéliques.

 

19. Les Vaudois en Languedoc

La présence de Vaudois en Languedoc semble attestée dès la fin du 12e siècle. Ils

17/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



vont dans cette région être en contact avec des mouvements dont l’attitude est
beaucoup plus critique et l’opposition plus radicale à l’égard de l’Eglise, de son
clergé corrompu et de ses erreurs dogmatiques. Ce sont les disciples de Pierre de
Bruys et d’Henri de Lausanne Contexte 14. C’est également et surtout le
mouvement cathare en plein développement dont les vaudois vont chercher à se
démarquer. Pour cela, ils réitèrent leur fidélité à la foi orthodoxe, dans la ligne de la
 » Profession de foi de Valdo « , et combattent les doctrines cathares. Désormais
les Cathares n’ont plus seulement à faire à des ecclésiastiques considérés comme
disqualifiés par les scandales, mais à des  » Pauvres  » itinérants qui s’efforcent de
vivre en fidélité à l’Evangile. Selon Jean Duvernoy, les Vaudois se seraient même
insurgés contre la richesse des dirigeants cathares les traitant  » d’hommes
d’affaires  » ! Un des disciples de Valdo, Durand d’Huesca se distingue
particulièrement dans cette activité polémique. Il est l’auteur d’un traité anti-cathare
: le Livre contre l’hérésie, un ouvrage qui rend compte de la vie du mouvement et
constitue, sans doute, le premier document de la littérature vaudoise. Pendant une
vingtaine d’années et malgré les condamnations Clés de lecture 20 des autorités
civiles ou religieuses, le mouvement vaudois va conserver une certaine liberté de
mouvement

 

20. Les condamnations des autorités civiles ou religieuses

En 1190, l’évêque de Narbonne condamne les Vaudois pour hérésie et Alphonse
II, roi d’Aragon, dont les pouvoirs s’étendent jusqu’en Provence, les chasse de ses
terres. L’évêque de Toul demande qu’on les arrête et qu’on les traduise devant son
tribunal. Peu à peu la répression s’amplifie. Durand d’Huesca, qui pendant un
certain temps avait représenté l’élite intellectuelle du mouvement vaudois, retourne
dans le giron de l’Eglise romaine. En effet, lors d’un colloque à Pamiers (1207) à la
cour du comte de Foix, il affronte des théologiens fidèles à l’Eglise romaine, dont
probablement Dominique Contexte 1, et se laisse convaincre. En 1208, il fait
approuver par le pape Innocent III un ordre des Pauvres catholiques dont la règle
était calquée sur le manifeste de Valdo. On pense généralement que ce
mouvement n’a pas duré : il aurait été absorbé par les dominicains Glossaire 10 ou
les franciscains Glossaire 12.
Le 4e concile du Latran en 1215 confirme les condamnations antérieures de
l’Eglise à l’égard des Vaudois. Leur excommunication Aller plus loin 5 définitive est
prononcée. Désormais le mouvement vaudois, et ceci jusqu’à la Réforme, vivra
dans la clandestinité ou le nicodémisme Glossaire 19 (c’est-à-dire l’apparence
catholique).

18/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



 

21. Mort de Valdo

Il y a beaucoup d’incertitudes et bien des hypothèses concernant sa mort. Selon
une tradition, il serait mort en Bohême, selon une autre il serait mort à Gourdon
dans le Lot. Aucune tombe ne porte son nom. Seul, un monument Culture 5 de la
Réforme à Worms, honore son souvenir. Quant à la date, elle est le plus
généralement située en 1206-1207. Mais il en est qui pensent que Valdo n’a pas
vu le 13e siècle (Paul Leutrat, Antoine Dondaine). D’autres le disent vivant en 1215
ou 1217

 

22. Le colloque de Bergame

Un témoignage fondamental du colloque de Bergame (1218) est une lettre
adressée aux Vaudois d’Allemagne pour les en informer. Après des échanges de
correspondance, six Pauvres de Lyon et six Pauvres lombards (soit douze
délégués comme les douze disciples de Jésus) se rencontrent pour faire le constat
de leurs convergences et de leurs divergences. Face à l’hostilité de l’Eglise et
compte tenu de l’étroite parenté de leurs positions, ils ressentent la nécessité d’unir
leurs forces. Ils posent les bases Aller plus loin 6 d’un mouvement qui se nourrit des
richesses des uns et des autres : l’esprit missionnaire des Pauvres de Lyon est
complémentaire de l’organisation Espace temps 8 et du réalisme des Pauvres
lombards. Cette rencontre constitue un tournant décisif Aller plus loin 7 pour le
mouvement vaudois qui va essaimer Espace temps 10 à travers l’Europe

19/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Contexte
 

1. Dominique (vers 1170-1221)

Les Cathares et autres mouvements dissidents ont du succès car ils affichent
généralement une austérité irréprochable en face d’une Eglise qui vit dans un luxe
et une corruption visibles. En 1206, Dominique de Guzman, chanoine espagnol, va
avoir alors l’intuition de ce qu’il faut faire pour contrer leur développement : les
battre sur leur propre terrain en adoptant leur manière de vivre. Il faut descendre
dans la rue, nu-pieds et demandant l’aumône comme le font les Pauvres vaudois
et les Bonshommes cathares pour proposer aux croyants le message évangélique.
Il s’agit en somme de prendre la forme de ces mouvements et proposer un autre
message afin de réintégrer les déviances dans le giron d’une Eglise renouvelée.
Dominique fait valider sa stratégie par Rome et il envoie sur les routes des Frères
Prêcheurs bien formés sur le plan théologique. Ainsi est fondé à Toulouse, en
1215, l’ordre des dominicains Glossaire 10.
Mais le succès est trop lent face à la menace cathare. Les prédications se révèlent
impuissantes à éradiquer l’hérésie et la politique des évêques intransigeants finit
par avoir le dessus. En 1208 est déclenchée la Croisade contre les Cathares ou
Albigeois. Le 4e Concile de Latran (1215) sanctionne officiellement cette nouvelle
façon de concevoir la lutte : l’hérésie doit être anéantie par la force. En 1232 est
officiellement créée l’Inquisition, dont les postes principaux sont confiés aux
dominicains. Leur férocité leur a valu un surnom en forme d’étymologie Domini
canes :  » les chiens du Seigneur « . Dans ses tribunaux spéciaux, acceptés par
les autorités  » politiques « , l’Inquisition pourchasse, torture, juge, condamne et
brûle les  » hérétiques « . Le pouvoir séculier se charge d’exécuter les sentences.
Ce sont souvent les registres de l’Inquisition qui au cours des siècles attestent la
présence, dans telle contrée et à telle époque, d’homme et de femmes, de
groupes, de mouvements dissidents. Dominique sera canonisé en 1234.

 

2. La situation de Lyon

Située au confluent du Rhône et de la Saône, la ville de Lyon est sur un axe de
passage entre le nord et le sud de la France. Cette situation privilégiée en fait une
plaque tournante du commerce et favorise l’essor de l’artisanat local. Des activités
bancaires commencent à se développer. Une puissance financière s’installe,

20/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



détenue par un petit nombre de familles de la classe aisée des marchands. Mais
cette situation économique prospère génère aussi pauvreté et misère. D’autant que
cette ville voit converger vers elle les paysans pauvres des campagnes
environnantes en quête de travail et de ressources. Lyon est aussi une ville où
l’Eglise est particulièrement puissante avec à sa tête un archevêque. L’archevêque
Guichard sera d’abord l’interlocuteur de Valdo, puis ce sera Jean de Bellesmains,
véritable prince de l’Eglise. L’autorité du clergé est moins discutée qu’ailleurs,
même si des luttes de pouvoir se manifestent parfois durement.

 

3. La pauvreté de la population

Dans les campagnes comme dans les villes, la pauvreté est très grande (manque
d’hygiène, maladie, famine…). Au temps de Valdo le souvenir d’une famine en
1030 demeure vivace. Les richesses de certains prélats et des seigneurs,
l’apparition d’une classe commerçante aisée, soulignent l’écart entre riches et
pauvres, particulièrement en ville Contexte 2, où les injustices sont criantes. Des
révoltes surgissent parfois, sévèrement réprimées.  » La pauvreté de tant
d’habitants de sa ville, un citadin comme Pierre Valdo ne peut pas ne pas la voir.
Dans les villes du Moyen Age, les gens s’entassent, les rues sont étroites, les
logements petits. Les marchands et les artisans cherchent, bien sûr, à vivre entre
eux dans tel quartier ou dans telle rue qui abritent surtout des gens de leur monde,
de leur corporation. Les miséreux apparaissent néanmoins partout, mendiant aux
portes des églises, sollicitant les aumônes dans les rues, jusqu’au pied des portes
des maisons. La sensibilité de Valdo le porte à juger cet excès de misère
insoutenable.  » (Bernard Félix). Mais dans la mentalité et même la spiritualité de
l’époque, la pauvreté est tolérée, acceptée, valorisée même. La pauvreté
correspondrait à un ordre voulu par Dieu. Considérée comme une épreuve pour
celui qui la subit elle devient occasion pour le riche d’exercer la charité.

 

4. L'indignité et l'incompétence du clergé

L’Eglise a fait quelques tentatives de réforme, comme la Réforme grégorienne
Glossaire 25, mais elles sont restées sans effet durable. Même si, dans l’ensemble,
le clergé est pauvre, on constate dans les couvents et les évêchés un attrait pour
les richesses matérielles. D’autant que Rome a besoin d’argent pour ses luttes
contre l’Empire et pour les Croisades Glossaire 9.  » En matière de moralité,
cupidité, concubinage, dissolution des mœurs sont fréquents. Les influences

21/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



s’achètent, les nominations, les élections se vendent. Même vers le haut de
l’échelle cléricale, les exemples ne manquent pas de la vénalité des prêtres, de
leur attrait pour les biens de ce monde et pour les femmes des autres  » (Bernard
Félix). Par ailleurs, s’il y a des prêtres instruits et même savants, beaucoup sont
ignorants, incapables de comprendre et commenter les textes de la Bible. Enfin, la
hiérarchie ne suffit pas à maintenir l’ordre. Tensions et conflits existent entre le
clergé séculier et le clergé régulier Glossaire 26, comme entre les différents ordres
monastiques.

 

5. Une inquiétude et une insatisfaction

Les sujets d’insatisfaction ne manquent pas. On peut, en
particulier en souligner deux : l’indignité et l’incompétence Contexte 4 du clergé, la
pauvreté Contexte 3 de la population. Bernard Félix en ajoute deux autres : le
manque de solidarité dans la société et une dévalorisation de la condition féminine.
En effet, à l’exception des moniales (mais ce sont généralement des nobles), des
intuitions d’un Robert Glossaire 27 d’Arbrissel, et, un peu plus tard, des Parfaites
cathares, des béguines Glossaire 5 ou dans un sens opposé les sorcières ou
prétendues telles, les femmes ont un statut social inférieur.

 

6. L'angoisse devant la mort

Tout chrétien de cette époque prend très au sérieux les menaces de damnation
éternelle. On croit fermement au catalogue des peines effrayantes de l’Enfer que
chapiteaux ou fresques exposent à la vue des fidèles et que les sermons décrivent
avec force détails. Aussi redoute-t-on l’épreuve du Jugement dernier Culture 7 et
les terribles punitions qui sont le lot des réprouvés. Se pose alors, comme l’indique
le texte de la Profession de Valdo, la question des  » bonnes œuvres Textes

bibliques 2  » à accomplir pour le salut de l’âme.

 

7. Sept Croisades

22/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



La première est prêchée en 1095 par le pape Urbain II. La seconde en 1146 par
Bernard de Clairvaux voir entrée Bernard de Clairvaux. Elle sera un très dur échec. La
troisième qui veut reprendre Jérusalem aux mains de Saladin est menée par
Richard Coeur de Lion, roi d’Angleterre, Philippe Auguste, roi de France, Frédéric
Barberousse, empereur d’Allemagne. La quatrième et la cinquième sont conduites
pour défendre le royaume chrétien de Jérusalem. Enfin la sixième et la septième,
menées par Louis IX (saint Louis), se terminent par un échec, Louis IX mourant à
Tunis en 1270.

 

8. De lieu en lieu pour annoncer la Parole de Dieu

Après avoir tout d’abord dirigé ses disciples vers l’Ombrie et la Toscane, François
les envoie vers les pays voisins, la France, l’Allemagne, la Hongrie par exemple.
D’après certains récits, lui-même serait parti pour la Terre sainte avec les Croisés.
Là, il aurait voulu annoncer l’Evangile aux musulmans et, après de multiples
aventures, aurait comparu devant le sultan. Cet épisode attribué à la vie de
François marquera l’intérêt des franciscains pour les missions en terres lointaines.
Ils seront les grands missionnaires du Moyen Age Glossaire 18.

 

9. Un nouvel ordre monastique

François et ses compagnons établissent un premier monastère en construisant
quelques chaumières autour de l’église de la Portioncule. Pour les femmes, l’ordre
des Clarisses est fondé par une jeune fille d’Assise nommée Claire. Puis un
troisième ordre, ou Tiers Ordre, est organisé pour aider les laïcs à vivre dans leur
vie quotidienne les  » conseils évangéliques  » (pauvreté, chasteté, obéissance)
remis en vigueur par François. L’ordre des frères mineurs ou franciscains
s’organise. La règle de 1221, remaniée en 1223, en fixe définitivement
l’organisation. Chantant une dernière fois le Psaume 141 :  »
Ô Seigneur, je t’invoque, accours à mon aide

« , François d’Assise meurt en 1226.
A sa suite apparaissent d’autres ordres mendiants Glossaire 22, en particulier les
dominicains Glossaire 10 qui vont fortement influencer la vie religieuse du 13e
siècle. Ces ordres voient le jour en une époque difficile : d’une part les hérésies
Glossaire 14 (comme celle des Cathares Glossaire 7) et le retour à l’Evangile (comme
c’est le cas pour les Vaudois) posent à l’Eglise romaine de nombreux problèmes.
D’autre part l’échec des Croisades Espace temps 14 en Orient marque durement la

23/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



chrétienté.
Mais ces ordres, qu’ils soient franciscains, dominicains, carmélites, ermites
augustins, influencent profondément les populations au milieu desquelles ils vivent.
Soumis à la papauté, dont ils sont souvent les ardents défenseurs, ils enseignent,
fondent des Tiers Ordres, et participent activement au renouvellement de la
spiritualité.

 

10. Restaurer l'Eglise

Dans la petite église de Saint Damien, aux environs d’Assise, François reçoit de
Dieu l’ordre de restaurer l’Eglise. Il obéit, pensant qu’il s’agit de l’édifice où il se
trouve. Il parcourt alors rues et places d’Assise pour trouver les moyens de
travailler à cette construction. Mais c’est le 24 févier 1209 que Dieu lui révèle sa
véritable vocation. Alors que François se trouve à la Portioncule, petite chapelle au
pied d’Assise, il entend la lecture de l’Evangile du jour : Matthieu 10,7-11 Textes

bibliques 5 où Jésus annonce aux disciples qu’ils doivent aller prêcher dans la
pauvreté. Dès lors François devient prédicateur itinérant. Il est le Petit Pauvre
(Poverello en italien) qui ne possède plus rien. Bientôt douze Contexte 9

compagnons se joignent à lui et, avec l’autorisation du pape, vont de lieu en lieu
Contexte 8 pour annoncer la Parole de Dieu en vivant dans la pauvreté.

 

11. François d'Assise

François Glossaire 13 naît à Assise en 1182. Fils d’un riche marchand, il connaît
une jeunesse insouciante et aventureuse. Il devient chevalier, mais au cours d’une
guerre contre Pérouse il est fait prisonnier. Un an de captivité et une grave maladie
lui donnent l’occasion de réfléchir sur le sens de sa vie. Voulant alors servir le
Christ, il se met à la disposition de l’Eglise et de ses frères. Humblement il restaure
Contexte 10 quelques Eglises en ruine et s’oblige à rester près des lépreux pour les
servir. Il se veut désormais chevalier du Christ. Un jour que ses amis, étonnés de
ne plus le voir à leurs côtés dans les divertissements de la jeunesse, lui demandent
s’il songe à se marier :  » Oui, répond François, et la fiancée que je veux conquérir
est plus noble, plus riche et plus belle qu’aucune autre femme « . Il parle en fait de
la pauvreté !
François d’Assise reçoit les stigmates du Christ, son ordre sera reconnu par le
Pape et lui-même sera, après sa mort, canonisé (1228). Son fameux Cantique
Culture 8 du Soleil peut être lu en réponse au catharisme comme un hymne anti-

24/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



dualiste. Le mouvement franciscain croise plusieurs fois le valdéisme et s’explique
même en partie par le valdéisme qui lui est antérieur.

 

12. Ermites et ordres monastiques

Certains, qui ont du mal à trouver leur place dans la société et l’Eglise de ce temps,
vont choisir une autre voie que celle de la dénonciation, de la révolte ou de la
désobéissance. Sans bruit ils se retirent du monde pour mener, solitaires, une vie
de pauvreté. Ce sont les ermites, nombreux semble-t-il au cours du Moyen Age.
On peut citer Bernard de Tiron, Etienne de Muret, Robert Glossaire 27 d’Arbrissel. Ils
attirent des hommes et des femmes qui partagent leur quête et deviennent parfois
leurs disciples. Vont aussi se créer des ordres monastiques. On pense à Bernard
de Clairvaux critiquant les richesses ostentatoires des bénédictins du monastère
Cluny, aux dominicains Glossaire 10 et aux franciscains Glossaire 13. A la base de
ces initiatives, on trouve souvent des intuitions proches de celles qui susciteront
les mouvements dissidents. Mais elles sont portées par des clercs qui savent
jusqu’où  » ne pas aller trop loin  » dans la critique de l’Eglise.  » Là où Robert
d’Arbrissel, prêtre et mandaté régulièrement, ne trébucha pas, un laïc, Vaudès,
rencontra l’obstacle.  » (Michel Mollat)

 

13. Cathares

Ce mouvement religieux se développe essentiellement en Lombardie et en
Languedoc dans la deuxième moitié du 12e siècle. Du grec katharos qui veut dire
 » pur « , les Cathares donnent une importance particulière à certains aspects du
message évangélique comme la pureté. Ils se considèrent comme chrétiens. Sous
l’influence de mouvements orientaux dissidents, en particulier les Bogomiles en
Bulgarie (Bogomil signifiant  » Amis de Dieu  » en slavon), ils vont élaborer une
doctrine simple et exigeante. Fondée sur l’opposition entre le Bien et le Mal, elle
s’inspire de l’enseignement d’un prêtre perse du nom de Manès (216-277 ap. JC).
On parle de manichéisme Glossaire 17 pour désigner les différentes doctrines
issues de sa pensée. Le catharisme prend la forme d’une véritable communauté
religieuse avec ses rites, ses cérémonies, ses livres sacrés. Il ne reconnaît qu’un
seul sacrement, le consolamentum, qui efface toutes les fautes passées et garantit
la vie éternelle. La communauté a des ministres (les Bonshommes ou Parfaits),
des membres, des sympathisants, des assemblées délibératives. Les Cathares
refusent l’acte sexuel parce que lié à la procréation, s’abstiennent de manger

25/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



certains aliments considérés comme impurs, récusent la richesse, pratiquent le
jeûne, bref mènent une vie très austère. Le mouvement prend de l’ampleur grâce à
son organisation rigide et à l’appui des classes dirigeantes. Devant ce phénomène
qui représente une menace, est créé à Toulouse en 1215 l’ordre des dominicains
Glossaire 10 ou Frères Prêcheurs, en vue de la conversion des cathares. Mais le
succès étant trop long à venir, la répression se met en place, organisée par la
tristement célèbre Inquisition Glossaire 16 confiée aux dominicains. La Croisade
contre les Cathares, appelés aussi Albigeois du nom de la ville d’Albi où ils étaient
nombreux, se déchaîne en 1208. Elle ouvre une période de persécutions terribles
qui met le Midi toulousain à feu et à sang et va détruire sur son passage des
communautés vaudoises.
Après le bûcher du Mont-Aimé (Champagne) en 1239 qui met fin au catharisme du
nord de la France et avant les bûchers de Sirmione et Vérone (Lombardie) en 1276
et 1278 pour ce qui concerne le catharisme italien ou exilé en Italie, la capitulation
des Cathares du Languedoc se termine par le bûcher de Montségur (Ariège) en
1244. Le 16 mars, deux cents Cathares, hommes et femmes, sont brûlés au pied
de la forteresse, en un lieu aujourd’hui connu sous le nom de Champs des Crémats
(champ des brûlés). Le dernier  » parfait  » cathare occitan est brûlé en 1321. La
dernière condamnation de Cathares attestée par les registres de l’Inquisition date
de 1329. Au milieu du 15e siècle, on peut encore trouver quelques références à
des condamnations de Cathares en Occident.

 

14. Pierre de Bruys et Henri de Lausanne

Pierre de Bruys est originaire du Dauphiné. Il critique violemment l’Eglise, en
particulier sur le plan doctrinal. Il refuse le sacerdoce des prêtres, le sacrement du
mariage (ce qui le rendit suspect d’immoralité) ainsi que le culte de la croix (il finira
brûlé sur des croix qu’il détruisait). Il a eu vraisemblablement des contacts avec les
Cathares. Ses thèses ont quelque parenté avec celles d’un certain Tanquelin dans
le nord de la France, assassiné en 1115.
C’est dans le Dauphiné qu’Henri de Lausanne rencontre Pierre de Bruys et devient
son disciple. Cet ancien religieux exerçait son ministère près du Mans. Mais ses
attaques contre les revenus du clergé, les pratiques du mariage et l’autorité de
l’archevêque du lieu le contraignent au silence et à l’exil. On trouve chez Henri des
conceptions dualistes qui dénotent une influence cathare. Les deux hommes
s’apprécient et ensemble ils contestent de manière radicale l’Eglise et sa
hiérarchie. Ils sont souvent pris pour des Cathares et persécutés comme tels.
Pierre de Bruys meurt à Saint Gilles dans le Gard en 1140, brûlé vif par la foule qui
s’était retournée contre lui.
Henri de Lausanne continue à propager leurs idées dissidentes. Bernard de

26/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Clairvaux en personne vient dans le Midi pour les combattre. Mais sa mission n’est
pas un succès. Il se serait  » fait vertement reprocher la beauté de sa monture,
digne d’un prince  » ! (Bernard Félix) L’évêque de Toulouse réussit à s’emparer
d’Henri. Il l’envoie à Reims devant le concile réuni par le pape Eugène III.
Condamné à la prison perpétuelle en 1148, il mourra quelque temps après.

 

15. L'Europe

 

16. De nombreux mouvements de protestation spirituelle

L’Eglise est attaquée en différents lieux depuis un siècle et particulièrement à
propos des mœurs du clergé et de ses richesses. Dès 970 on signale en Bulgarie
une forme de catharisme Glossaire 7 : les Bogomiles. Il existe aussi un autre
mouvement que le prêtre byzantin Cosmas décrit ainsi :  » Certains vont oisifs, et
ne veulent occuper leurs mains à aucune tâche, enseignant à leurs fidèles à ne
pas se soumettre aux autorités « . Des révoltes populaires secouent
sporadiquement l’Europe Contexte 15 et des mouvements de pauvres s’organisent.
Celui des  » Patarins Espace temps 12  » en Italie du Nord est l’un des plus anciens
(fin du 11e siècle) et des plus constitués. En 1143, Evervin de Steinfeld, écrivant à
Bernard de Clairvaux, distingue deux groupes d’hérétiques dans la région de
Cologne : d’une part les Cathares Glossaire 7 qui ont déjà leur évêque et, d’autre
part, des  » prédicateurs critiques « . Toute l’Italie du Nord est travaillée par
d’innombrables mouvements spirituels dont celui d’Arnaud de Brescia Espace

temps 11 (1090-1155). Certains de ses anciens disciples contribueront à
l’émergence du mouvement des Pauvres de Lombardie Clés de lecture 16 qui seront
en lien avec les Vaudois. Ceux-ci vont avoir, en Languedoc, des contacts avec les
disciples de Pierre de Bruys et d’Henri de Lausanne Contexte 14. L’attitude de
tous ces mouvements dissidents à l’égard de l’Eglise officielle est souvent plus
radicale que celle des Vaudois. Leur développement rapide témoigne de  » besoins
moraux populaires, peut-être exacerbés par les manifestations de richesse d’un
clergé opulent ou comblé de bénéfices  » (Christine Thouzellier). Dans le Midi de la
France, les Vaudois vont également croiser les Cathares avec lesquels ils seront
parfois confondus et persécutés. Mais la volonté de réforme et le choix de la
pauvreté vont aussi s’exprimer à travers des initiatives qui seront acceptées par
l’Eglise : les ermites et les ordres monastiques Contexte 12 ou encore les
Pauvres catholiques Clés de lecture 20 de Durand d’Huesca. Une génération après

27/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Valdo, François Glossaire 13 d’Assise sera également poussé par une vocation de
pauvreté évangélique. Valdo sera excommunié et connaîtra sans doute une mort
misérable. François fondera un ordre reconnu par l’Eglise et sera rapidement
canonisé. Ce sont deux itinéraires Aller plus loin 1 à la fois proches et différents.

28/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Espace temps
 

1. Europe

 

2. Les vaudois d'hier à aujourd'hui

Aujourd’hui les Vaudois sont moins de 30 000 en Italie : une moitié vit dans les
vallées du Piémont. 120 églises pour 103 pasteurs -dont 17 femmes- qui ont été
formés à la Faculté de théologie de Rome. L’Eglise évangélique vaudoise gère
plusieurs écoles et oeuvres diaconales, dont le centre d’Agape à Riesi : lieu de
réconciliation oecuménique. 14 000 Vaudois forment l’Église évangélique vaudoise
du Rio de la Plata en Uruguay et en Argentine, qui a son origine dans l’émigration
du 19e siècle. Dans son organisation, l’Eglise vaudoise est basée sur deux
principes protestants : la responsabilité de chaque Eglise locale et celle de
l’assemblée des Eglises locales ou synode dans le gouvernement de l’Eglise.
L’Eglise vaudoise d’Italie est aujourd’hui unie avec les Eglise méthodistes pour
former l’Eglise valdo-méthodiste d’Italie.

 

3. Les " Quatre Articles "

Dans ce texte Wyclif demande : l’abolition des vœux monastiques, l’abolition de
l’exemption des taxes fiscales pour le clergé et ses biens, la suppression des
dîmes et offrandes imposées, la prédication de la pure doctrine de Jésus-Christ sur
l’eucharistie.
Un tribunal ecclésiastique condamne Wyclif qui, abandonné par la noblesse à la
suite d’une révolte paysanne dont il n’est pas responsable, se retire dans sa
paroisse de Lutterworth (Leicestershire). Là, il peut achever un grand traité, le
Trialogus. Entre d’autres idées hardies pour l’époque, il place la Bible au-dessus
de l’Eglise. Wyclif a beaucoup lutté mais sans être fortement persécuté. Il n’en sera
pas de même pour ses disciples et pour sa dépouille mortelle qui est condamnée
par le concile de Constance (1415) à être exhumée et brûlée. Ce qui fut fait un peu
plus tard.

 

29/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



4. Wyclif (1324-1384)

Après des études à Oxford, il devient professeur en 1361. Il prend position contre
le pape pour défendre les intérêts nationaux. Il déclare que l’Eglise n’est pas
propriétaire de ses biens mais simplement l’intendante. Il réclame la sécularisation
des biens du clergé. Il est appelé à comparaître en 1377 devant un tribunal
d’évêques à la cathédrale Saint Paul de Londres. Grâce au duc de Lancastre et
malgré une audience houleuse et un début d’émeute populaire, il est acquitté. Il
continue à réclamer une réforme de l’Eglise : il attaque la confession obligatoire,
les pénitences, les indulgences, le système de gouvernement dont le pape est le
chef. Mais surtout Wyclif veut mettre la parole de Dieu à la portée de tous. Il traduit
donc la Bible en langue anglaise, multiplie les sermons et les traités et organise un
corps de prédicateurs itinérants. Il a pour devise :  » Je crois que la vérité finira par
triompher « . En 1382, Wyclif présente au roi et au Parlement les  » Quatre
Articles Espace temps 3 « .

 

5. Une décision significative

A Chanforan, on décide de recueillir des fonds (1500 écus) pour faire traduire et
imprimer la Bible en langue française. On se rend compte qu’une situation aussi
nouvelle exige de nouveaux instruments de témoignage et que les vieilles
traductions en  » langue vaudoise  » ne correspondent ni aux exigences de
l’époque ni aux récentes recherches sur les textes. On confie l’entreprise à Pierre
Robert, dit Olivétan Glossaire 21, parent de Calvin, qui achève son travail après des
mois de labeur acharné dans une localité des Alpes dont le nom ne nous est pas
parvenu. Calvin en écrit la préface. Le résultat de ce travail colossal, c’est la
réalisation de la célèbre Bible d’Olivétan Glossaire 21, la première Bible réformée,
imprimée à Neuchâtel en 1535.

 

6. Assemblée de Chanforan, adhésion des Vaudois à la
Réforme (1532)

C’est une sorte d’assemblée constituante qui se tient en 1532 à Chanforan dans le
Piémont. Malgré la prudence, voire les réserves du courant vaudois traditionaliste
attaché au passé et grâce sans doute à la présence de Guillaume Farel, les
Vaudois décident d’adhérer à la Réforme. Pour eux, il ne s’agit pas de devenir

30/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



protestants (les Eglises protestantes n’existent pas encore en 1532 !), dans le sens
d’une adhésion à une confession rigidement définie sur le plan du dogme et des
structures, mais de s’insérer dans un mouvement religieux en développement. Cela
dit c’est un tournant important.  » C’est toute la théologie et la spiritualité du
mouvement vaudois médiéval dont certains aspects étaient encore proches de la
piété catholique, qui sont refondues sur le moule d’une théologie plus biblique.  »
(Giorgio Tourn). Ce climat de renouveau théologique est propice à une décision
Espace temps 5 significative.

 

7. Premiers contacts avec la Réforme

Intéressé par les idées réformatrices qui circulent, le Chapitre général vaudois
décide en 1526 d’envoyer des émissaires dans le nord des Alpes pour juger de la
situation. Ils rencontrent Guillaume Farel Glossaire 11 à Aigle. Quatre ans plus tard,
le Chapitre de Mérindol envoie une nouvelle mission exploratoire qui va à Berne,
Bâle et Strasbourg. Les délégués vaudois vont avoir des entretiens avec
Oecolampade Glossaire 20 et Bucer Glossaire 6. Ceux-ci expriment un jugement
positif sur la théologie et la spiritualité vaudoises. Ils lui reconnaissent un caractère
profondément biblique et évangélique, tout en formulant quelques réserves. Ils
craignent avant toute chose les mouvements sectaires comme les anabaptistes
Glossaire 3 qui poussent le message luthérien jusqu’à ses extrêmes conséquences,
en proposant comme modèles des communautés de croyants parfaits. Les
Vaudois ont en effet un point commun avec ce courant anabaptiste : la nette
séparation des pouvoirs civils et religieux.

 

8. Le mouvement s'organise

Cinquante ans après la conversion de Valdo, le mouvement vaudois en Lombardie
est organisé. Il ne s’agit plus d’un groupe d’hommes et de femmes réunis par des
convictions spirituelles, mais d’une communauté qui s’est donné un programme et
qui a un projet à réaliser. Désormais une sorte de hiérarchie s’est installée avec
des diacres, des anciens, des évêques. En Lombardie, c’est l’ancien qui est la
figure centrale du groupe, ailleurs, dans le Midi de la France par exemple, c’est le
majoralis (le majeur, le premier) qui en forme le noyau. A partir du 15e siècle, les
Vaudois utilisent le mot  » barbe  » pour désigner leurs ministres. On considère
généralement que ce mot dérive du latin du Bas-Empire et indique l’oncle maternel.
Dans les dialectes lombards, il désigne une personne âgée, expérimentée et aussi,

31/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



parfois, l’oncle. Ce pourrait être alors indirectement un terme polémique qui
s’oppose à celui de  » père  » (employé pour le curé) alors qu’il est dit  » n’appelez
personne sur la terre votre père, car un seul est votre Père  » (Matthieu 23/9).  »
Les « barbes » du 15e siècle ne sont plus seulement des artisans qui parcourent le
monde pour garder le contact entre les groupes de la diaspora tout en exerçant un
métier comme l’avaient fait les ministres vaudois des siècles précédents. Au 15e
siècle les barbes sont de véritables maîtres de foi, de vie, et de culture aussi ; ils
propagent la littérature vaudoise, recueillent des sermons, composent des poèmes.
On ne saurait naturellement les comparer aux grands humanistes Glossaire 15 qui
furent leurs contemporains ! Leur bibliothèque est aussi modeste que peut l’être
celle d’un homme continuellement par monts et par vaux, mais elle est de bonne
qualité. Les barbes sont en mesure de lire des oeuvres de théologie en latin et de
les traduire ; ils étudient les mathématiques et juste ce qu’il faut de médecine et de
botanique pour leur permettre d’être un tant soit peu guérisseurs  » (Giorgi Tourn).
Les jeunes Vaudois qui se préparent à être barbes ont une formation rigoureuse,
en particulier en accompagnant un barbe plus âgé et expérimenté dans ses
voyages pendant plusieurs années.

 

9. Les Vaudois et les Hussites

Des liens étroits ont existé entre le mouvement vaudois et le mouvement hussite
voir entrée Hus. Au point même que les Vaudois du Dauphiné ouvrirent une
souscription en faveur des taborites Glossaire 29 en guerre. Et au début du 16e
siècle un groupe de Vaudois de Paésana, dans la haute vallée du Pô, s’attendait
d’un instant à l’autre à être libéré par le roi de Bohême ! Pour autant les hussites
n’acceptèrent pas toutes les thèses vaudoises et les Vaudois ne renoncèrent pas
davantage à leurs propres positions. Le mouvement hussite voir entrée Hus a fourni
aux Vaudois une culture théologique devenue indispensable aux nouvelles
générations. L’influence hussite fut un réconfort et même un renouvellement pour la
diaspora vaudoise. Le théologien tchèque Amedeo Molnar a forgé un terme très
expressif pour désigner cette solidarité missionnaire de la chrétienté non romaine
au 15e siècle. Il l’appelle  » l’Internationale valdo-hussite « . Les  » barbes Espace

temps 8  » sont les agents de ce renouveau vaudois.

 

10. Développement du mouvement vaudois à travers l'Europe

Au milieu du 13e siècle, les Pauvres lombards doivent quitter les villes d’Italie

32/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



septentrionale pour les zones rurales. Ils vont s’installer dans les vallées des Alpes
qui s’ouvrent au sud du Montgenèvre. Cette région deviendra un des centres les
plus importants du mouvement vaudois et plus tard le seul refuge de l’Eglise
vaudoise. L’Inquisition s’installe de part et d’autre des Alpes vers 1290. Les
Pauvres lombards vont propager aussi le valdéisme sur les terres allemandes et
slaves. Il est difficile de suivre leur progression vers le nord. Les documents
vaudois sont très rares. Seule la documentation Espace temps 1 des inquisiteurs qui
les pourchassent apporte des éléments. On sait ainsi que la vallée du Danube a
été un lieu important de diffusion des idées vaudoises. Vers 1266, on y compte une
quarantaine de communautés et leur  » évêque  » a établi sa résidence à Anzbach
en Basse-Autriche. Vers la fin du 14e siècle, deux inquisiteurs, Martin de Prague et
Pierre Zwicker organisent une répression de grande envergure. En 1381 en
Bavière, l’année suivante à Erfurt. En 1382 elle touche le Brandebourg et plus
exactement Stettin, puis en 1395 la Styrie. En 1392, l’Inquisition rédige une liste de
douze responsables : on y trouve des Polonais, des Hongrois, des Tchèques, des
Bavarois, des Autrichiens et des Grisonnais, ce qui témoigne de l’extension de la
diaspora vaudoise sur les terres de l’Empire. On signale des Vaudois en Suisse,
contraints d’abjurer à Berne puis à Fribourg en 1399. En 1410 et 1404 ce sont
deux localités hongroises, Sopron et Buda, qui sont frappées. Les inquisiteurs sont
en Slovaquie en 1403. La Bohême Espace temps 9 enfin fut une terre de diffusion
intense, la présence vaudoise y étant liée à l’immigration allemande à la recherche
de nouvelles terres à défricher. La Flandre est aussi en rapport avec l’histoire
vaudoise par des traces ambiguës. Ainsi, l’adjectif  » vaudois  » dans cette région
est non seulement synonyme d’hérétique, comme partout ailleurs (ce n’est pas par
hasard que Jeanne d’Arc fut condamnée comme  » vaudoise « ), mais il devient
aussi l’équivalent de sorcier.  » Aller « à la vauderie Culture 2 » signifie participer
aux rencontres nocturnes avec les sorcières pour leur sabbat et y adorer le diable
sous forme d’un bouc. En 1459-1460, la ville d’Arras fut au centre d’une grosse
affaire d’hérésie qui prit le nom de « Vauderie d’Arras », l’accusation étant
précisément celle de « vauderie Culture 2 » dans le sens flamand, c’est-à-dire de
sorcellerie  » (Giorgio Tourn). On trouve des exemples comparables dans le
Dauphiné. Les Vaudois du Languedoc, malgré la répression de l’Inquisition n’ont
pas totalement disparu. L’inquisiteur Pierre Sellan en découvre deux cents à
Montauban entre 1241 et 1242. Des documents datant du milieu du 13e siècle
témoignent de la présence de Vaudois à Auch, Narbonne, Nîmes. A la même
époque, la Haute Provence enregistre une migration de Vaudois. On connaît
l’existence de groupes vaudois dans le Luberon vers la moitié du 14e siècle. Des
familles entières y sont accueillies et y vivent en cachette venant du Dauphiné et
du Piémont. Ainsi les Vaudois d’Italie et ceux du Midi de la France traversent aux
mêmes époques les mêmes vicissitudes.

 

33/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



11. Arnaud de Brescia (1100-1155)

Ce moine, disciple d’Abélard Glossaire 1, va être contraint à se déplacer
fréquemment entre l’Italie, la France, la Suisse, à cause des idées qu’il professe.
Elles sont en effet vigoureusement combattues par les théologiens officiels. En
particulier Bernard de Clairvaux qui, par deux fois, le fait expulser de France.
Arnaud est un esprit agité, porté à la controverse, qui critique vigoureusement le
clergé, le luxe et la corruption de l’Eglise, son fonctionnement. C’est lui qui, le
premier, a avancé l’idée d’une séparation du pouvoir religieux et du pouvoir
politique et a oeuvré pour lui donner réalité. Sans doute influencé par la mentalité
 » patarine « , il mène une vie exemplaire de pauvreté. Ce qui le rend crédible
auprès du peuple. Vers 1147, à Rome, il prend la tête d’un mouvement
insurrectionnel. Cette  » Commune  » dure une dizaine d’années grâce à son sens
de l’organisation et à sa capacité à convaincre. Le pape Eugène III (1145-1153) est
obligé de fuir. Il déclare Arnaud schismatique en 1148, puis hérétique en 1152 et
doit faire appel à son ennemi, l’empereur Frédéric Barberousse, pour en venir à
bout. Les partisans d’Arnaud (les  » arnaldistes « ) sont écrasés par les troupes
impériales en 1155. Arnaud réussit à quitter la ville pour la Toscane, mais il est livré
à l’empereur qui l’emprisonne et le fait brûler vif. Les disciples de ce religieux
révolutionnaire ne disparaissent pas. Ses idées non plus. Elles vont, pour une part,
nourrir le mouvement des Pauvres lombards qui entretiendra des relations avec les
Pauvres de Lyon et s’unira à eux en 1218. Le Concile de Vérone, en 1184, a
condamné ensemble les disciples d’Arnaud et les Vaudois.

 

12. Patarins

Apparu en Lombardie, dans le prolétariat urbain, c’est certainement le plus ancien
mouvement de Pauvres. De nombreux historiens (Christine Thouzellier, Tadeusz
Manteuffel) pensent qu’il remonte au 11e siècle, peut-être lié à l’action d’un clerc,
Ariald, qui combat dans les années 1056-1057 les pratiques immorales du clergé
(concubinage, luxe, simonie…). Ce nom de  » Patarins  » correspondrait à
l’appellation de  » chiffonniers  » ou viendrait de leur propension à réciter des Pater
Noster. Ils vivent en bordure des grandes villes, notamment à Milan. Ils critiquent la
richesse du monde ecclésiastique séculier ou régulier Glossaire 26 et exaltent l’état
de pauvreté. Ils se révoltent, parfois violemment, contre les injustices criantes, ce
qui entraîne des répressions sévères de la part des autorités. L’enracinement
théologique de la contestation des Patarins est faible, c’est surtout devant la misère
sociale qu’ils se dressent. Ce mouvement populaire reste peu organisé, ses
revendications circulent sourdement parmi les plus pauvres et, de temps en temps,
des insurrections naissent. Il en restera, dans cette région, une mentalité  »

34/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



patarine  » qui ressurgira pour une part dans le mouvement d’Arnaud de Brescia
Espace temps 11.

 

13. L'évolution de la situation

Après la conquête des Lieux saints au 7e siècle, les Arabes sont en général
tolérants à l’égard des pèlerins. Ils respectent les édifices de Jérusalem, la Ville
sainte. Ainsi le calife Haroun al-Rachid entretient des rapports amicaux avec
Charlemagne à qui il remet les clés du Saint-Sépulcre. Certes les pèlerins doivent
payer pour connaître le privilège de voir les Lieux saints, mais la situation est
acceptable jusqu’au début du 11e siècle. Toutefois en 1009 le Saint-Sépulcre et
beaucoup d’églises sont détruits par les Arabes. Dès lors les rapports entre
chrétiens et Arabes deviennent tendus. Les pèlerinages sont rendus difficiles.
Aussi lorsque l’empereur d’Orient demande de l’aide, l’Occident se sent d’autant
plus concerné. Pour les chrétiens qui partent vers l’Orient, il s’agit de réparer une
injustice, de libérer les frères chrétiens douloureusement brimés. Il n’est pas
question pour eux de conquête, mais de délivrance et de reconquête. Il y aura sept
croisades Contexte 7 vers les Lieux Saints.

 

14. Croisades

La foi ardente des chrétiens du Moyen Age, mais aussi leur superstitions et la
confusion entre politique et religieux, expliquent bien des aspects des Croisades.
Les pèlerinages en Terre sainte sont de vastes mouvements populaires et
militaires qui témoignent de cette foi (non sans de cruelles ambiguïtés) : il s’agit de
mieux connaître et imiter son Seigneur en allant sur les lieux où il a vécu. Les
Croisades vont aussi permettre un affermissent temporel et spirituel de la papauté.
Mais c’est surtout l’évolution de la situation Espace temps 13 des Lieux saints qui va
déterminer les Croisades. Le mot croisade désigne aussi, plus généralement, une
action d’envergure menée pour combattre les hérétiques, ainsi la croisade contre
les Albigeois Glossaire 2.

35/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Textes bibliques
 

1. Une prédication entendue

Une prédication entendue aurait amené Valdo à se séparer de toutes ses
richesses et à choisir une vie de pauvreté. On pense généralement que cette
prédication portait sur le récit du jeune homme riche que Jésus invite à vendre tous
ses biens pour le suivre.

Matthieu 19,16-30

Un homme s’approcha de lui et lui dit: « Maître, que dois-je faire de bon pour avoir
la vie éternelle? » Jésus lui dit: « Pourquoi m’interroges-tu sur le bon? Unique est
celui qui est bon. Si tu veux entrer dans la vie, garde les commandements. » –
« Lesquels? » lui dit-il. Jésus répondit: « Tu ne commettras pas de meurtre. Tu ne
commettras pas d’adultère. Tu ne voleras pas. Tu ne porteras pas de faux
témoignage. Honore ton père et ta mère. Enfin: Tu aimeras ton prochain comme
toi-même. » Le jeune homme lui dit: « Tout cela, je l’ai observé. Que me manque-
t-il encore? » Jésus lui dit: « Si tu veux être parfait, va, vends ce que tu possèdes,
donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux. Puis viens, suis-moi! »
A cette parole, le jeune homme s’en alla tout triste, car il avait de grands biens. Et
Jésus dit à ses disciples: « En vérité, je vous le déclare, un riche entrera
difficilement dans le Royaume des cieux. Je vous le répète, il est plus facile à un
chameau de passer par un trou d’aiguille qu’à un riche d’entrer dans le Royaume
de Dieu. » A ces mots, les disciples étaient très impressionnés et ils disaient:
« Qui donc peut être sauvé? » Fixant sur eux son regard, Jésus leur dit: « Aux
hommes c’est impossible, mais à Dieu tout est possible. » Alors, prenant la
parole, Pierre lui dit: « Eh bien! nous, nous avons tout laissé et nous t’avons suivi.
Qu’en sera-t-il donc pour nous? » Jésus leur dit: « En vérité, je vous le déclare:
lors du renouvellement de toutes choses, quand le Fils de l’homme siégera sur
son trône de gloire, vous qui m’avez suivi, vous siégerez vous aussi sur douze
trônes pour juger les douze tribus d’Israël.

Et quiconque aura laissé maisons, frères, soeurs, père, mère, enfants ou champs,
à cause de mon nom, recevra beaucoup plus et, en partage, la vie éternelle.
Beaucoup de premiers seront derniers et beaucoup de derniers, premiers. »

Marc 10,17-31

Comme il se mettait en route, quelqu’un vint en courant et se jeta à genoux
devant lui; il lui demandait: « Bon Maître, que dois-je faire pour recevoir la vie
éternelle en partage? » Jésus lui dit: « Pourquoi m’appelles-tu bon? Nul n’est bon

36/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



que Dieu seul. Tu connais les commandements: Tu ne commettras pas de
meurtre, tu ne commettras pas d’adultère, tu ne voleras pas, tu ne porteras pas de
faux témoignage, tu ne feras de tort à personne, honore ton père et ta mère. »
L’homme lui dit: « Maître, tout cela, je l’ai observé dès ma jeunesse. » Jésus le
regarda et se prit à l’aimer; il lui dit: « Une seule chose te manque; va, ce que tu
as, vends-le, donne-le aux pauvres et tu auras un trésor dans le ciel; puis viens,
suis-moi. » Mais à cette parole, il s’assombrit et il s’en alla tout triste, car il avait
de grands biens. Regardant autour de lui, Jésus dit à ses disciples: « Qu’il sera
difficile à ceux qui ont les richesses d’entrer dans le Royaume de Dieu! » Les
disciples étaient déconcertés par ces paroles. Mais Jésus leur répète: « Mes
enfants, qu’il est difficile d’entrer dans le Royaume de Dieu! Il est plus facile à un
chameau de passer par le trou d’une aiguille qu’à un riche d’entrer dans le
Royaume de Dieu. » Ils étaient de plus en plus impressionnés; ils se disaient entre
eux: « Alors qui peut être sauvé? » Fixant sur eux son regard, Jésus dit: « Aux
hommes, c’est impossible, mais pas à Dieu, car tout est possible à Dieu. » Pierre
se mit à lui dire: « Eh bien! nous, nous avons tout laissé pour te suivre. » Jésus lui
dit: « En vérité, je vous le déclare, personne n’aura laissé maison, frères, soeurs,
mère, père, enfants ou champs à cause de moi et à cause de l’Évangile, sans
recevoir au centuple maintenant, en ce temps-ci, maisons, frères, soeurs, mères,
enfants et champs, avec des persécutions, et dans le monde à venir la vie
éternelle. Beaucoup de premiers seront derniers et les derniers seront premiers. »

Luc 18,18-30

Un notable interrogea Jésus: « Bon maître, que dois-je faire pour recevoir la vie
éternelle en partage? » Jésus lui dit: « Pourquoi m’appelles-tu bon? Nul n’est bon
que Dieu seul. Tu connais les commandements: tu ne commettras pas d’adultère,
tu ne commettras pas de meurtre, tu ne voleras pas, tu ne porteras pas de faux
témoignage, honore ton père et ta mère. » Le notable répondit: « Tout cela, je l’ai
observé dès ma jeunesse. » L’ayant entendu, Jésus lui dit: « Une seule chose
encore te manque: tout ce que tu as, vends-le, distribue-le aux pauvres et tu
auras un trésor dans les cieux; puis viens, suis-moi. » Quand il entendit cela,
l’homme devint tout triste, car il était très riche. Le voyant, Jésus dit: « Qu’il est
difficile à ceux qui ont les richesses de parvenir dans le Royaume de Dieu! Oui, il
est plus facile à un chameau d’entrer par un trou d’aiguille qu’à un riche d’entrer
dans le Royaume de Dieu. » Les auditeurs dirent: « Alors, qui peut être sauvé? »
Et lui répondit: « Ce qui est impossible aux hommes est possible à Dieu. » Pierre
dit: « Pour nous, laissant nos propres biens, nous t’avons suivi. » Il leur répondit:
« En vérité, je vous le déclare, personne n’aura laissé maison, femme, frères,
parents ou enfants, à cause du Royaume de Dieu, qui ne reçoive beaucoup plus
en ce temps-ci et, dans le monde à venir, la vie éternelle. »

 

37/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



2. Selon l'apôtre Jacques

Jacques 2,14-26

A quoi bon, mes frères, dire qu’on a de la foi, si l’on n’a pas d’œuvres? La foi
peut-elle sauver, dans ce cas? Si un frère ou une sœur n’ont rien à se mettre et
pas de quoi manger tous les jours, et que l’un de vous leur dise: « Allez en paix,
mettez-vous au chaud et bon appétit », sans que vous leur donniez de quoi
subsister, à quoi bon? De même, la foi qui n’aurait pas d’œuvres est morte dans
son isolement. Mais quelqu’un dira: « Tu as de la foi; moi aussi, j’ai des œuvres;
prouve-moi ta foi sans les œuvres et moi, je tirerai de mes œuvres la preuve de
ma foi. Tu crois que Dieu est un? Tu fais bien. Les démons le croient, eux aussi,
et ils frissonnent. » Veux-tu te rendre compte, pauvre être, que la foi est
inopérante sans les œuvres? Abraham, notre père, n’est-ce pas aux œuvres qu’il
dut sa justice, pour avoir mis son fils Isaac sur l’autel? Tu vois que la foi coopérait
à ses œuvres, que les œuvres ont complété la foi, et que s’est réalisé le texte qui
dit: Abraham eut foi en Dieu et cela lui fut compté comme justice, et il reçut le nom
d’ami de Dieu. Vous constatez que l’on doit sa justice aux œuvres et pas
seulement à la foi. Tel fut le cas aussi pour Rahab la prostituée: n’est-ce pas aux
œuvres qu’elle dut sa justice, pour avoir accueilli les messagers et les avoir fait
partir par un autre chemin? En effet, de même que, sans souffle, le corps est
mort, de même aussi, sans œuvres, la foi est morte.

La  » Profession de foi de Valdo  » fait explicitement référence à ce texte de l’épître
de Jacques pour souligner la nécessité de faire des bonnes œuvres. C’est ce que
l’Eglise de cette époque posait d’ailleurs comme condition pour obtenir le salut.
Mais elle n’était pas toujours conséquente avec ce qu’elle prêchait et imposait aux
fidèles. En particulier elle vivait dans la richesse alors que le peuple était dans la
misère. C’est pourquoi Valdo et les autres mouvements de Pauvres, s’appuyant
sur d’autres passages Textes bibliques 3 de l’épître de Jacques, vont dénoncer la
richesse des puissants et faire le choix d’une vie de pauvreté, afin de manifester
leur prise au sérieux des exigences évangéliques. Ces textes de l’épître de
Jacques peuvent être étudiés en relation avec les textes de l’apôtre Paul, en
particulier dans Romains 3,22-26, Ephésiens 2,4-8, Philippiens 3, 4-11, qui affirment
le salut par la foi. Ce débat entre salut par la foi et salut par les œuvres sera au
cœur de la Réforme du 16e siècle voir entrées Luther et Calvin.

Romains 3,22-26

C’est la justice de Dieu par la foi en Jésus Christ pour tous ceux qui croient, car il
n’y a pas de différence: tous ont péché, sont privés de la gloire de Dieu, mais sont
gratuitement justifiés par sa grâce, en vertu de la délivrance accomplie en Jésus
Christ. C’est lui que Dieu a destiné à servir d’expiation par son sang, par le
moyen de la foi, pour montrer ce qu’était la justice, du fait qu’il avait laissé impunis
les péchés d’autrefois, au temps de sa patience. Il montre donc sa justice dans le

38/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



temps présent, afin d’être juste et de justifier celui qui vit de la foi en Jésus.

Ephésiens 2,4-9

Mais Dieu est riche en miséricorde; à cause du grand amour dont il nous a aimés,
alors que nous étions morts à cause de nos fautes, il nous a donné la vie avec le
Christ – c’est par grâce que vous êtes sauvés -, avec lui, il nous a ressuscités et
fait asseoir dans les cieux, en Jésus Christ. Ainsi, par sa bonté pour nous en
Jésus Christ, il a voulu montrer dans les siècles à venir l’incomparable richesse
de sa grâce. C’est par la grâce, en effet, que vous êtes sauvés, par le moyen de
la foi; vous n’y êtes pour rien, c’est le don de Dieu. Cela ne vient pas des œuvres,
afin que nul n’en tire orgueil.

Philippiens 3,4-11

Pourtant, j’ai des raisons d’avoir aussi confiance en moi-même. Si un autre croit
pouvoir se confier en lui-même, je le peux davantage, moi, circoncis le huitième
jour, de la race d’Israël, de la tribu de Benjamin, Hébreu fils d’Hébreux; pour la loi,
Pharisien; pour le zèle, persécuteur de l’Église; pour la justice qu’on trouve dans
la loi, devenu irréprochable. Or toutes ces choses qui étaient pour moi des gains,
je les ai considérées comme une perte à cause du Christ. Mais oui, je considère
que tout est perte en regard de ce bien suprême qu’est la connaissance de Jésus
Christ mon Seigneur. A cause de lui j’ai tout perdu, et je considère tout cela
comme ordures afin de gagner Christ et d’être trouvé en lui, non plus avec une
justice à moi, qui vient de la loi, mais avec celle qui vient par la foi au Christ, la
justice qui vient de Dieu et s’appuie sur la foi. Il s’agit de le connaître, lui, et la
puissance de sa résurrection, et la communion à ses souffrances, de devenir
semblable à lui dans sa mort, afin de parvenir, s’il est possible, à la résurrection
d’entre les morts.

 

3. Richesse et pauvreté dans l'épître de Jacques

Jacques 1,9-11

Que le frère de condition modeste tire fierté de son élévation, et le riche, de son
déclassement, parce qu’il passera comme la fleur des prés. Car le soleil s’est levé
avec le sirocco et a desséché l’herbe, dont la fleur est tombée et dont la belle
apparence a disparu; de la même façon, le riche, dans ses entreprises, se flétrira.

Jacques 2,1-13

Mes frères, ne mêlez pas des cas de partialité à votre foi en notre glorieux
Seigneur Jésus Christ. En effet, s’il entre dans votre assemblée un homme aux
bagues d’or, magnifiquement vêtu; s’il entre aussi un pauvre vêtu de haillons; si
vous vous intéressez à l’homme qui porte des vêtements magnifiques et lui dites:

39/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



« Toi, assieds-toi à cette bonne place »; si au pauvre vous dites: « Toi, tiens-toi
debout » ou « Assieds-toi là-bas, au pied de mon escabeau », n’avez-vous pas
fait en vous-mêmes une discrimination? N’êtes-vous pas devenus des juges aux
raisonnements criminels? Écoutez, mes frères bien-aimés! N’est-ce pas Dieu qui
a choisi ceux qui sont pauvres aux yeux du monde pour les rendre riches en foi et
héritiers du Royaume qu’il a promis à ceux qui l’aiment? Mais vous, vous avez
privé le pauvre de sa dignité. N’est-ce pas les riches qui vous oppriment? Eux
encore qui vous traînent devant les tribunaux? N’est-ce pas eux qui diffament le
beau nom qu’on invoque sur vous? Certes, si vous exécutez la loi royale,
conformément au texte: Tu aimeras ton prochain comme toi-même, vous agissez
bien. Mais si vous êtes partiaux, vous commettez un péché et la loi vous met en
accusation comme transgresseurs. En effet, observer toute la loi et trébucher sur
un seul point, c’est se rendre passible de tout, car celui qui a dit: Tu ne
commettras pas d’adultère a dit aussi: Tu n’assassineras pas et si, sans
commettre d’adultère, tu commets un meurtre, tu contreviens à la loi. Parlez et
agissez en hommes appelés à être jugés d’après la loi de liberté. En effet, le
jugement est sans pitié pour qui n’a pas eu pitié; la pitié dédaigne le jugement.

Jacques 4,13–5,6 

Alors, vous qui dites: « Aujourd’hui – ou demain -, nous irons dans telle ville, nous
y passerons un an, nous ferons du commerce, nous gagnerons de l’argent », et
qui ne savez même pas, le jour suivant, ce que sera votre vie, car vous êtes une
vapeur, qui paraît un instant et puis disparaît! Au lieu de dire: « Si le Seigneur le
veut bien, nous vivrons et ferons ceci ou cela », vous tirez fierté de vos
fanfaronnades. Toute fierté de ce genre est mauvaise. Qui donc sait faire le bien
et ne le fait pas se charge d’un péché. Alors, vous les riches, pleurez à grand bruit
sur les malheurs qui vous attendent! Votre richesse est pourrie, vos vêtements
rongés des vers; votre or et votre argent rouillent, et leur rouille servira contre
vous de témoignage, elle dévorera vos chairs comme un feu. Vous vous êtes
constitué des réserves à la fin des temps! Voyez le salaire des ouvriers qui ont fait
la récolte dans vos champs: retenu par vous, il crie et les clameurs des
moissonneurs sont parvenues aux oreilles du Seigneur Sabaoth. Vous avez eu
sur terre une vie de confort et de luxe, vous vous êtes repus au jour du carnage.
Vous avez condamné, vous avez assassiné le juste: il ne vous résiste pas.

 

4. Aucun souci du lendemain

Cette référence est explicitement présente dans la  » Profession de foi de Valdo « .

Matthieu 6,25-34

« Voilà pourquoi je vous dis: Ne vous inquiétez pas pour votre vie de ce que vous

40/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



mangerez, ni pour votre corps de quoi vous le vêtirez. La vie n’est-elle pas plus
que la nourriture, et le corps plus que le vêtement? Regardez les oiseaux du ciel:
ils ne sèment ni ne moissonnent, ils n’amassent point dans des greniers; et votre
Père céleste les nourrit! Ne valez-vous pas beaucoup plus qu’eux? Et qui d’entre
vous peut, par son inquiétude, prolonger tant soit peu son existence? Et du
vêtement, pourquoi vous inquiéter? Observez les lis des champs, comme ils
croissent: ils ne peinent ni ne filent, et je vous le dis, Salomon lui-même, dans
toute sa gloire, n’a jamais été vêtu comme l’un d’eux! Si Dieu habille ainsi l’herbe
des champs, qui est là aujourd’hui et qui demain sera jetée au feu, ne fera-t-il pas
bien plus pour vous, gens de peu de foi! Ne vous inquiétez donc pas, en disant:
Qu’allons-nous manger? qu’allons-nous boire? de quoi allons-nous nous vêtir? –
tout cela, les païens le recherchent sans répit -, il sait bien, votre Père céleste,
que vous avez besoin de toutes ces choses. Cherchez d’abord le Royaume et la
justice de Dieu, et tout cela vous sera donné par surcroît. Ne vous inquiétez donc
pas pour le lendemain: le lendemain s’inquiétera de lui-même. A chaque jour suffit
sa peine.

 

5. Disciples en mission

Matthieu 10,7-11

En chemin, proclamez que le Règne des cieux s’est approché. Guérissez les
malades, ressuscitez les morts, purifiez les lépreux, chassez les démons. Vous
avez reçu gratuitement, donnez gratuitement. « Ne vous procurez ni or, ni argent,
ni monnaie à mettre dans vos ceintures, ni sac pour la route, ni deux tuniques, ni
sandales ni bâton, car l’ouvrier a droit à sa nourriture. Dans quelque ville ou
village que vous entriez, informez-vous pour savoir qui est digne de vous recevoir
et demeurez là jusqu’à votre départ. »

On trouve ce texte au cœur de la démarche de différents mouvements de pauvreté
au 12e siècle. La  » Profession de foi de Valdo  » y fait référence. Les Pauvres de
Lyon le prennent comme base de leur projet missionnaire. François d’Assise y
entendra l’appel à vivre une vie itinérante dans la pauvreté. Les Pauvres de
Lombardie se réfèrent eux plutôt à Actes 2 Textes bibliques 8.

 

6. Béatitudes chez Matthieu et Luc

Matthieu 5,1-12 

A la vue des foules, Jésus monta dans la montagne. Il s’assit, et ses disciples

41/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



s’approchèrent de lui. Et, prenant la parole, il les enseignait: « Heureux les
pauvres de cœur: le Royaume des cieux est à eux. Heureux les doux: ils auront la
terre en partage. Heureux ceux qui pleurent: ils seront consolés. Heureux ceux
qui ont faim et soif de la justice: ils seront rassasiés. Heureux les miséricordieux: il
leur sera fait miséricorde. Heureux les cœurs purs: ils verront Dieu. Heureux ceux
qui font œuvre de paix: ils seront appelés fils de Dieu. Heureux ceux qui sont
persécutés pour la justice: le Royaume des cieux est à eux. Heureux êtes-vous
lorsque l’on vous insulte, que l’on vous persécute et que l’on dit faussement
contre vous toute sorte de mal à cause de moi. Soyez dans la joie et l’allégresse,
car votre récompense est grande dans les cieux; c’est ainsi en effet qu’on a
persécuté les prophètes qui vous ont précédés. »

Luc 6,20-26

Alors, levant les yeux sur ses disciples, Jésus dit: « Heureux, vous les pauvres: le
Royaume de Dieu est à vous. Heureux, vous qui avez faim maintenant: vous
serez rassasiés. Heureux, vous qui pleurez maintenant: vous rirez. Heureux êtes-
vous lorsque les hommes vous haïssent, lorsqu’ils vous rejettent et qu’ils insultent
et proscrivent votre nom comme infâme, à cause du Fils de l’homme. Réjouissez-
vous ce jour-là et bondissez de joie, car voici, votre récompense est grande dans
le ciel; c’est en effet de la même manière que leurs pères traitaient les prophètes.
Mais malheureux, vous les riches: vous tenez votre consolation. Malheureux,
vous qui êtes repus maintenant: vous aurez faim. Malheureux, vous qui riez
maintenant: vous serez dans le deuil et vous pleurerez. Malheureux êtes-vous
lorsque tous les hommes disent du bien de vous: c’est en effet de la même
manière que leurs pères traitaient les faux prophètes. »

En référence au texte des Béatitudes, Valdo et ses associés décident de s’appeler
 » pauvres « . On lira avec profit l’ensemble du Sermon sur la Montagne (Matthieu
8,1–7,27; Luc 6) d’où sont tirées ces Béatitudes.

 

7. Obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes

Tout au long de l’histoire de l’Eglise, deux textes ont souvent été mis en avant,

soit pour justifier la nécessaire soumission des chrétiens aux autorités
instituées, il s’agit de Romains 13,1-7,
soit pour légitimer la désobéissance et la résistance à l’égard d’autorités
humaines considérées comme injustes ou infidèles à la volonté de Dieu, il
s’agit d’Actes 4,19

.

42/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Romains 13,1-7

Que tout homme soit soumis aux autorités qui exercent le pouvoir, car il n’y a
d’autorité que par Dieu et celles qui existent sont établies par lui. Ainsi, celui qui
s’oppose à l’autorité se rebelle contre l’ordre voulu par Dieu, et les rebelles
attireront la condamnation sur eux-mêmes. En effet, les magistrats ne sont pas à
craindre quand on fait le bien, mais quand on fait le mal. Veux-tu ne pas avoir à
craindre l’autorité? Fais le bien et tu recevras ses éloges, car elle est au service
de Dieu pour t’inciter au bien. Mais si tu fais le mal, alors crains. Car ce n’est pas
en vain qu’elle porte le glaive: en punissant, elle est au service de Dieu pour
manifester sa colère envers le malfaiteur. C’est pourquoi il est nécessaire de se
soumettre, non seulement par crainte de la colère, mais encore par motif de
conscience. C’est encore la raison pour laquelle vous payez des impôts: ceux qui
les perçoivent sont chargés par Dieu de s’appliquer à cet office. Rendez à chacun
ce qui lui est dû: l’impôt, les taxes, la crainte, le respect, à chacun ce que vous lui
devez.

Actes 4,19

Mais Pierre et Jean leur répliquèrent: « Qu’est-ce qui est juste aux yeux de Dieu:
vous écouter? ou l’écouter, lui? A vous d’en décider! »

Il y a là une sorte de  » double contrainte « , une tension parfois déchirante que le
chrétien est appelé à assumer dans le cadre de ce que l’on appellera aussi sa  »
double citoyenneté  » : il est  » citoyen du Royaume de Dieu  » et à ce titre il obéit
à sa seule Parole, mais il est aussi  » citoyen du monde  » où Dieu l’appelle à
témoigner, et à ce titre il doit en respecter les autorités et les lois.

 

8. Un autre modèle d'organisation

Les Pauvres de Lombardie choisiront d’organiser leur projet de vie communautaire
sur la base d’Actes 2,42-47 qui décrit la vie de la communauté primitive. Ce qui fait
dire à Bernard Félix :  » Il y a d’un côté les « itinérants » qui ont pris la route
comme les disciples de Jésus, avant ou après sa mort. […] Il y a, d’un autre côté,
les « fixes » qui s’attachent à copier la vie des premiers chrétiens de Jérusalem
avec leur communauté de biens, leur vie familiale et de labeur, leur assistance
apportée aux indigents et aux « veuves » « .

Actes 2,42-47

Ils étaient assidus à l’enseignement des apôtres et à la communion fraternelle, à
la fraction du pain et aux prières. La crainte gagnait tout le monde: beaucoup de
prodiges et de signes s’accomplissaient par les apôtres. Tous ceux qui étaient

43/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



devenus croyants étaient unis et mettaient tout en commun. Ils vendaient leurs
propriétés et leurs biens, pour en partager le prix entre tous, selon les besoins de
chacun. Unanimes, ils se rendaient chaque jour assidûment au temple; ils
rompaient le pain à domicile, prenant leur nourriture dans l’allégresse et la
simplicité de cœur. Ils louaient Dieu et trouvaient un accueil favorable auprès du
peuple tout entier. Et le Seigneur adjoignait chaque jour à la communauté ceux
qui trouvaient le salut.

44/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Aller plus loin
 

1. Pierre Valdo et François d'Assise, deux itinéraires à la fois
proches et différents

Tourn Giorgio Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-église Tournon/Turin
Réveil/Claudiana 1980 p.34-35 :
 » Bien qu’une trentaine d’années séparent l’aventure spirituelle de François
d’Assise de celle de Valdo, les analogies sont si nombreuses et si évidentes entre
ces deux histoires d’hommes, qu’il devient presque superflu de les relever. Ils sont
tous deux d’extraction citadine, fils de marchand le premier, marchand le second.
Lorsque le message évangélique les saisit et leur rend impérative l’exigence de
vivre en pauvreté, les deux hommes se retrouvent en état de crise au sein de la
société qui est la leur ; hommes d’Eglise, ils se tiennent cependant sur le pas de la
porte, en équilibre constant entre l’obéissance et la liberté. Mais les divergences
qui firent de l’un un hérétique mis au ban, de la société et de l’autre un saint de
l’Eglise romaine, sont aussi substantielles et évidentes que les convergences.
François est non seulement une grande personnalité du christianisme médiéval,
c’est encore le représentant le plus linéaire et le plus parfait de la spiritualité
italienne. Il a su interpréter admirablement les besoins de sa génération et de son
milieu et les mouler dans la religiosité traditionnelle de son pays, au sein de l’Eglise
romaine. […] La piété franciscaine, faite de dévotion à un Christ humain,
d’adhérence au monde de la nature, de simplicité un tant soit peu anticulturelle,
positive et fraternelle, n’éveille pas la peur mais la sympathie ; elle recueille et
accueille l’humanisme et le naturalisme de la vieille religion romaine -toujours
présente dans l’âme italienne- et la transfigure par la communion de Christ. C’est
une piété rassurante qui apaise aussi bien le bourgeois que le déshérité ;
génératrice de sentiments de dévotion, de désirs de pacification, elle désamorce
les conflits. C’est la religiosité d’une Eglise qui s’approche des pauvres, se forme
avec les pauvres sans devenir cependant l’Eglise des pauvres. […] Les gens se
convainquent peu à peu que l’on peut être moderne sans être cathare, pauvre sans
être patarin, évangélique sans se faire vaudois, qu’il est possible de satisfaire une
vocation évangélique et de conduire la lutte pour le renouvellement de l’Eglise sans
tomber dans l’hérésie. « 

 

2. Une description des Vaudois

45/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Map, Gautier, De nugis curialium (bavardages de curie) ed.M.R.James Oxford
1914 Enchiridion Fontium Waldensium I, a cura di G.Gonnet p.122 :
 » Nous avons rencontré au Concile de Rome, célébré sous le pontificat du pape
Alexandre III, des Vaudois ; il s’agit d’hommes simples et analphabètes ainsi
nommés à cause de leur chef, Valdo, citoyen de Lyon… ; ils réclamaient avec
insistance qu’on leur concède le droit de prêcher, se réputant aptes à cette tâche
alors qu’ils en étaient à l’ABC… Pour mon compte, n’étant que le moindre parmi
tous ces délégués… je me suis limité à poser quelques questions élémentaires… [
Le moine demande aux Vaudois s’ils croient en Dieu, Père, Fils et St-Esprit ; à
chaque demande ils répondent affirmativement mais ils répondent affirmativement
aussi à la question « croyez-vous en Marie vierge, mère du Christ ? ». Il s’agit
d’une grosse erreur théologique, selon la Scholastique il aurait fallu répondre
« non », nous croyons « à » Marie, la préposition « en… » ne pouvant s’utiliser que
pour la Trinité.] Ces réponses provoquèrent l’hilarité générale et ils durent s’en aller
honteusement. Ces gens n’ont pas de résidence fixe ; ils vont deux par deux, nus
pieds, vêtus de bure, ne possédant rien et mettant tout en commun selon l’exemple
des apôtres, suivant nus un Christ nu. Leurs débuts sont insignifiants, car ils n’ont
pas encore pu prendre pied, mais laissons les faire et ils nous mettront à la porte.
 » En écho, voici ce qu’écrit Antoine Dondaine, père dominicain.
Dondaine Antoine Les hérésies et l’Inquisition au 12e et 13e siècles Paris réédité
par Variorum Editions Yves Dossat 1990 :  » Pour nous, ce rire nous fait mal après
huit siècles passés, car il est au plan humain, une des causes du schisme qui
éclatera bientôt. Ces pauvres de Lyon étaient des gens simples qu’on aurait dû
respecter ; l’humiliation qui vient de leur être infligée pèsera lourdement sur eux
dans la tragédie intime qui va se jouer dans leur conscience. « 

 

3. Document de l'Inquisition

Archives de l’Inquisition française. Rapport sur les Vaudois du Languedoc au début
du 13e siècle.
Actes de l’Inquisition de Carcassonne, éd. Döllinger, II, 6-7 :
 » Le mouvement des Pauvres de Lyon fut fondé aux environs de 1170 par un
citoyen de Lyon, un certain « Valdesisus » ou « Valdensis » d’où le mouvement tira
son nom « Vaudois ». C’était un homme riche qui abandonna ses biens pour vivre
dans la pauvreté et la perfection évangélique, voulant imiter en cela les apôtres. Il
se fit traduire les Evangiles, certains livres de la Bible et des textes de St-Augustin,
St-Jérôme, St-Ambroise et St-Grégoire en langue populaire. Il se mit à lire avec
ferveur, sans cependant y comprendre grand’chose, ces textes qu’il appelait des
« sentences ». Il s’agit d’un individu imbu de lui-même, à l’instruction très
lacuneuse et qui finit par usurper des prérogatives apostoliques. Poussé par son
ambition, il eut l’audace de prêcher l’Evangile dans les rues et sur les places ; il fit

46/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



de nombreux disciples des deux sexes, les entraîna dans son ambition et les
envoya prêcher à leur tour sur les places et dans les rues. Ces individus ignorants
et analphabètes parcouraient les villages, pénétraient dans les maisons, dans les
églises même, diffusant partout leurs erreurs. Ils furent convoqués par
l’Archevêque de Lyon qui les défia mais ils refusèrent de lui obéir, affirmant pour
masquer leur folie qu’il fallait obéir à Dieu plutôt qu’aux hommes et que Dieu avait
ordonné aux apôtres de prêcher l’Evangile à toutes les créatures.
C’est ainsi qu’ils finirent par mépriser les prélats et les clercs, les accusant d’être
riches, de vivre dans l’aisance ; sous prétexte d’en être les imitateurs et les
successeurs et en vertu d’une fausse pauvreté et d’une feinte sainteté, ils
s’arrogèrent des droits qui avaient été réservés aux apôtres. A cause de leur
désobéissance et de l’usurpation présomptueuse d’une tâche qui ne leur incombait
pas, par contumace ils furent excommuniés et expulsés de leur patrie. « 

 

4. Le colporteur vaudois

Tourn Giorgio Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-église Tournon/Turin
Réveil/Claudiana 1980 p.43-44 :
 » Un inquisiteur du 16e siècle nous a laissé le portrait très vivant d’un « magister »
vaudois camouflé sous les apparences d’un marchand ambulant. Un colporteur
arrive au château ; toute la population de l’endroit, maîtres et servants, l’entoure
bientôt et il commence à étaler sa marchandise : étoffes, quelques bijoux, petits
objets divers qu’il vante d’un art consommé. Peu à peu, il se met à parler d’une
marchandise beaucoup plus précieuse, de perles de valeur inestimable, tout en
laissant comprendre qu’il est à même de la fournir. La curiosité se fait plus vive et
notre Vaudois, tâtant la réaction de son public par de larges détours, parle de la
perle de grand prix -comme l’avait appelée Jésus- c’est-à-dire de l’Evangile. Il
passe ensuite doucement à une critique ouverte de l’Eglise, de sa puissance, de sa
richesse, de son luxe, etc… Le colporteur ambulant est un personnage qui a connu
jusqu’au 19e siècle, un franc succès dans la littérature édifiante vaudoise et qui a
inspiré bon nombre de poésies et de saynètes. Ce personnage correspond sans
doute à la réalité et prouve que les Vaudois avaient conservé leurs attaches avec
le monde du négoce longtemps encore après la mort de Pierre Valdo. « 

 

5. Accusations contre les Vaudois au 4e concile du Latran
(1215)

Félix Bernard L’hérésie des pauvres. Vie et rayonnement de Pierre Valdo Genève

47/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Labor et Fides 2002 p. 173 :
 » Résumons ici, selon Maurice Pezet les accusations portées contre les vaudois,
illustration de l’aveuglement de ce concile :
– embrasser l’idéal de pauvreté en le vivant hors de l’Eglise (ce que François va
soigneusement éviter de faire : il est averti !) ;
– prêcher dans les rues et sur les places publiques pour des laïcs n’ayant aucun
titre et manifestant une présomption orgueilleuse et une usurpation du ministère
apostolique ;
– traduire et lire les Ecritures dont l’Eglise, seule, a la garde ;
– faire prêcher même les femmes (et c’est une horreur épouvantable en ce temps)
;
– mépriser la hiérarchie ecclésiastique, le culte marial et celui des saints ;
– ne pas respecter les sacrements de l’Eglise ;
– avoir des croyances et des pratiques superstitieuses (on se demande bien
lesquelles, mais cela complète bien pour les contemporains, le tableau sévère des
abominations vaudoises). « 

 

6. Les positions vaudoises

Félix Bernard L’hérésie des pauvres. Vie et rayonnement de Pierre Valdo Genève
Labor et Fides 2002 p. 189-190 :
 » Maurice Pezet résume ainsi, avec les termes de la fin du Moyen Age, ce qu’est
la morale vaudoise :  »
Ce dit saint Paul : ne mentir.
Ce dit saint Jacques : ne jurer.
Ce dit saint Pierre : ne rendre mal pour mal, mais bien au contraire. »
Et il donne, de la doctrine de Valdo, le condensé suivant :  »
– L’Ecriture est la seule règle de la foi et des cœurs.
– Tout homme et toute femme initiés à la connaissance de la Parole Divine,
peuvent prêcher.
– C’est une chose excellente que le culte soit en langue populaire et que chacun
use de la Bible.
– La foi est un don de Dieu ; elle comprend l’amour du Seigneur et l’obéissance à
ses commandements.
– Le sacrifice de la messe du culte romain ne vaut rien.
– Les indulgences ne valent rien, le purgatoire est une fable.
– Tout ce que l’on fait pour le salut des morts est inutile.
– Jésus est le seul intercesseur. Nous devons imiter les saints, non les invoquer.
Leur culte est idolâtrie.
– Le clergé romain ayant perverti la doctrine et les sacrements des Apôtres et
n’imitant pas leur exemple, sa succession apostolique et ses traditions ne valent

48/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



pas plus que celles des pharisiens assis sur la chaire de Moïse.
– Le baptême n’est qu’un signe de régénération. La régénération n’aura lieu que
lorsque l’enfant aura une foi vivante. Baptême par aspersion à trois reprises
différentes sur le front. Nous ne reconnaissons d’autres sacrements que le
baptême et la Sainte-Cène.
– Le mariage est dissous par l’adultère. « 

 

7. Un tournant décisif lors du colloque de Bergame

Tourn Giorgio Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-église Tournon/Turin
Réveil/Claudiana 1980 p.28-29 :
 » En un certain sens, la rencontre de Bergame représente une ligne d’arrivée, la
convergence de deux formes d’action qui, sans rien perdre de leur particularité ni
de leur validité, vont dès lors œuvrer de pair. C’est aussi et surtout un point de
départ car c’est le Mouvement vaudois qui naît à Bergame, comme la « societas »
valdésienne était née à Lyon cinquante ans plus tôt et ce sont les Lombards qui
fourniront l’organisation, les structures avec lesquelles et dans lesquelles travailler.
Dès lors les Vaudois ne sont plus seulement un ensemble d’expériences
individuelles et fragmentaires, des morceaux de vie, mais ils forment un tout
organique. La rencontre de Bergame assume cependant une signification
spirituelle qui dépasse les limites de la communauté vaudoise : ce qu’elle propose,
c’est en quelque sorte une communauté chrétienne différente. C’est la réponse de
l’évangélisme populaire à la théologie du 4e concile du Latran. Les problèmes
théologiques dont les douze Pauvres discutent sont ceux-là mêmes dont s’est
occupé le concile : l’autorité et les sacrements. La prise de position vaudoise est,
sans le vouloir, une réponse à la théologie conciliaire. Rome a choisi l’autorité et la
centralisation du pouvoir ; le souverain pontife et le clergé ont pour tâche de veiller
à l’unité d’une Eglise qui se renouvelle et risque par là-même de se désagréger.
Que la dépendance sacramentelle en soit donc le ciment, et que l’obéissance en
devienne la vertu. Les Pauvres, eux, choisissent le chemin de la fraternité ; ils
veulent conserver au christianisme, dans le renouvellement, ce qui depuis toujours
en fait la tradition. C’est la charité qui est la vertu chrétienne par excellence et non
l’obéissance. « 

49/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Culture
 

1. La Bible vaudoise de Lyon en langue provençale

Voir

http://mettonsencommun.free.fr/Conferences/BALS-2009/9-%20L’Eglise%20-
%20DOddon/Je%20crois%20a%20la%20sainte%20eglise%20catholique/histoire/vaudois/images/bible-
vaudoise.jpg
Il existe aussi un manuscrit de cette bible à Carpentras. Le manuscrit est
assez beau, illustré de figurines amusantes, têtes diverses, insectes et
oiseaux. Il contient des titres en latin, celui de la Vulgate, et un court prologue
de présentation des livres traduits.

 

2. Les vaudoises, des sorcières ?

Différents manuscrits du 15e siècle évoquent les vaudois ou les vaudoises dans le
contexte de la sorcellerie :

« Les vaudois adorent le bouc comme dieu », Vauderie d’Arras, manuscrit de
Bruxelles 1460
http://t1.gstatic.com/images?
q=tbn:ANd9GcS227jk8kzE8bZzfJ6NdKcomlES_4QtX_dY1yba0Ut58UIXPqhDJr2WuhWm
Le sabbat des sorcières, miniature du Tractatus de secta vaudensium de Jean
Taincture, 1460-1475
Bibliothèque Nationale, Paris, Mss 961 fol.1
Des Vaudoises, Illustration des marges in :Martin de Franc: Champion des
Dames, vers 1451, fol. 105v, Bibliothèque Nationnale, Paris, Cabinet des
Manuscrits.

 

3. La geste de saint Alexis

 » C’est alors que Valdo aurait entendu un troubadour chanter La geste de saint
Alexis. Peut-être la connaît-il déjà, peu importe ; il réfléchit à nouveau à cette belle

50/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org

http://mettonsencommun.free.fr/Conferences/BALS-2009/9-%20L'Eglise%20-%20DOddon/Je%20crois%20a%20la%20sainte%20eglise%20catholique/histoire/vaudois/images/bible-vaudoise.jpg
http://t1.gstatic.com/images?q=tbn:ANd9GcS227jk8kzE8bZzfJ6NdKcomlES_4QtX_dY1yba0Ut58UIXPqhDJr2WuhWm


et édifiante histoire en écoutant l’artiste ambulant. Antérieure à La Chanson de
Roland, cette geste a été très connue et appréciée au Moyen Age. Elle conte
l’histoire d’un homme qui quitte brusquement sa famille le jour même où sont
célébrées ses noces : a-t-il horreur du mariage, ou simplement de la vie facile et
frivole qui s’ouvre devant lui ? Alexis disparaît longtemps, pèlerin en Terre sainte
ou à Rome, vivant misérablement et revenant chez les siens seulement pour y
mourir sans être reconnu. Il est dit saint par ce sacrifice total auquel il a consenti,
celui de la vie douillette à laquelle il était en apparence destiné, par cette recherche
de lieu saint en lieu saint, au bout de marches épuisantes, des vérités de la foi, par
son célibat, par son renoncement à la richesse et son dévouement à une vie
consacrée à la prière. Alexis a placé ses pas sur la terre qu’a foulée le Seigneur et
c’est une chose magnifique, pour les chrétiens d’alors, que de le suivre en Terre
sainte. La fin de l’histoire fait jaillir les larmes de ceux qui ne comprenaient pas que,
même transformés par l’âge, la maladie et les privations, ses traits n’aient pas été
reconnus par les siens dans les yeux du mendiant expirant sous un escalier e leur
demeure. Le peintre Georges de la Tour Culture 4 a été inspiré par cette histoire
édifiante qu’on écoutait toujours avec attention au dix-septième siècle et a peint
Alexis expirant incognito chez les siens.  » (Bernard Félix)

 

4. Peinture de Georges de la Tour

Voir

http://www.mezzo-mondo.com/arts/mm/france17/latour/TOG012.html

 

5. Le monument de la Réforme à Worms

 

6. La noble leçon

Extrait de la  » Noble leçon « , poème du 15e siècle (conservé à Cambridge) nous
trouvons dans la traduction de Léger (1669) :

 » Mais l’Ecriture dit, et voir nous le pouvons :
Que s’il se trouve un bon aymant Dieu et son Christ
Qui ne veuille médire, ni jurer, ni mentir,

51/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org

http://www.mezzo-mondo.com/arts/mm/france17/latour/TOG012.html


Ni commettre d’adultère, tuer ni dérober,
Et de ses ennemis ne se veuille venger,
C’est un Vaudois dit-on qu’on le fasse mourir […]
Mais ce que doivent ceux qui sont les Pasteurs,
C’est de prêcher au peuple, et être en oraison
Et le paître souvent de divines doctrines,
Châtians les pécheurs par bonne discipline,
Et bonne remontrance, à ce qu’ils se repentent,
Et suivent Jésus Christ faysant sa volonté,
Et guardant fermement ce qu’il a commandé […] « 

 

7. Le tympan de Conques et le Jugement dernier

 

8. Cantique de Frère Soleil ou des créatures de François
d'Assise

1.Très haut, tout puissant et bon Seigneur,
à toi louange, gloire, honneur, et toute bénédiction ;
2. à toi seul ils conviennent, ô Très-Haut,
et nul homme n’est digne de te nommer.
3. Loué sois-tu, mon Seigneur, avec toutes tes créatures,
spécialement messire frère Soleil.
par qui tu nous donnes le jour, la lumière :
4. il est beau, rayonnant d’une grande splendeur,
et de toi, le Très-Haut, il nous offre le symbole.
5. Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sœur Lune et les étoiles :
dans le ciel tu les as formées,
claires, précieuses et belles.
6. Loué sois-tu, mon Seigneur, pour frère Vent,
et pour l’air et pour les nuages,
pour l’azur calme et tous les temps :
grâce à eux tu maintiens en vie toutes les créatures.
7. Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sœur Eau.
qui est très utile et très humble,
précieuse et chaste.
8. Loué sois-tu, mon Seigneur, pour sœur notre mère la Terre,
qui nous porte et nous nourrit,
qui produit la diversité des fruits,

52/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



avec les fleurs diaprées et les herbes.
9. Loué sois-tu, mon Seigneur, pour ceux
qui pardonnent par amour pour toi ;
qui supportent épreuves et maladies :
10. heureux s’ils conservent la paix
car par toi, le Très-Haut, ils seront couronnés.
11. Loué sois-tu, mon Seigneur,
pour notre sœur la Mort corporelle
à qui nul homme vivant ne peut échapper.
12. Malheur à ceux qui meurent en péché mortel ;
heureux ceux qu’elle surprendra faisant ta volonté,
car la seconde mort ne pourra leur nuire.
13. Louez et bénissez mon Seigneur,
rendez-lui grâce et servez-le
en toute humilité !

Le cantique de Frère Soleil et d’autres événements de la vie de François d’Assise
ont été mis en musique et chanté par Angelo Branduardi : L’infinitamente piccolo.

 

9. La devise des Vaudois

Le symbole pictural des Vaudois est un chandelier allumé entouré des 7 étoiles
(Eglises de l’Apocalypse) et la devise Lux lucet in tenebris (La Lumière luit au sein
des ténèbres). Cette lumière est la parole de Dieu.

http://www.heiligenlexikon.de/Fotos/Waldenser-Wappen.jpg

53/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org

http://www.heiligenlexikon.de/Fotos/Waldenser-Wappen.jpg


Aujourd'hui

1. Qu'est-ce qui vous a particulièrement touché dans
la vie et le message de Pierre Valdo, du mouvement
vaudois, des mouvements de Pauvres ?

2. En quoi la protestation de Valdo et celle des autres
mouvements de Pauvres vous paraît-elle aujourd'hui
encore d'actualité ?

54/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



3. Comment comprenez-vous ce que l'Evangile dit des
richesses et de la pauvreté ? A quoi le croyant est-il
appelé en ce domaine ? Connaissez-vous des femmes
et des hommes qui ont fait un choix analogue à celui
de Pierre Valdo ? Qu'en pensez-vous ?

55/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



4. En faisant bien la part du contexte de l'époque, très
différent du nôtre, quels enseignements tirez-vous
néanmoins de cette page d'histoire concernant en
particulier l'exercice de l'autorité dans l'Eglise,
l'attitude à l'égard de celles et ceux qui apparaissent
"théologiquement pas corrects", la tolérance et la
liberté de conscience, le lien entre les Eglises et le
pouvoir civil...?

56/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



57/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Glossaire
 

1. Abélard, Pierre (1079-1142)

Auteur d’une autobiographie (Historia calamitatum) et du Sic et non. Né au Pallet
(Bretagne) en 1079, il appartient à la petite noblesse. Il abandonne le métier des
armes à ses frères et se consacre aux études. En 1113, il obtient une chaire à
l’Ecole cathédrale de Paris. Il est plus généralement connu pour sa relation avec
Héloïse (Cf. le roman de Régine Pernoud, Héloïse et Abélard), nièce du chanoine
Fulbert. Précepteur de la jeune fille, Abélard en tombe amoureux. De leur union
naît un enfant. Abélard doit alors quitter la maison de Fulbert et l’enfant est confié à
la sœur d’Héloïse. Abélard, châtré par des amis de Fulbert, se réfugie comme
moine dans l’abbaye de Saint-Denis. Il est théologien et philosophe, soucieux
d’établir des liens entre science et théologie. Il applique à la lecture de la Bible la
méthode des disputes scolastiques. Ses idées suscitent de vifs débats. Il est
condamné au concile de Soissons en 1121 pour ses convictions théologiques
jugées incompatibles avec l’orthodoxie, notamment au sujet de la Trinité. Mais son
interdiction d’enseigner et de publier sera levée et il est élu abbé de Saint-Gildas
de Rhuys. Bernard de Clairvaux le fait condamner à nouveau au concile de Sens
en 1141. Cette fois-ci, sa condamnation est confirmée par le pape Innocent II.
Pierre le Vénérable le recueille à Cluny où il meurt en 1142.

 

2. Albigeois

Les albigeois, un groupe de cathares nommés ainsi en lien avec la ville d’Albi,
avaient une théologie manichéenne, des exigences strictes d’ascèse et vivaient en
communautés très hiérarchisées. Sous le pape Innocent III, qui a appelé à la
croisade contre les albigeois, ils seront persécutés et exterminés

 

3. Anabaptisme

On désigne de ce nom un mouvement réformateur du 16e siècle, appelé aussi  »
Réforme radicale  » ou  » aile gauche de la Réformation « . Poussant à l’extrême
les principes réformateurs, les anabaptistes prônent une rupture totale avec l’Eglise
de leur temps et un retour au christianisme primitif. Ils seront appelés  »
rebaptiseurs  » (c’est l’étymologie du mot  » ana-baptistes « ) par leurs adversaires

58/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



car refusant le baptême des enfants, ils baptisent à nouveau les adultes qui se
convertissent. Ils récusent également toute forme d’alliance entre l’Eglise et les
autorités politiques. Plusieurs formes différentes d’anabaptisme apparaissent
presque simultanément au 16e siècle. En Suisse, c’est un mouvement non-violent.
En Autriche, il prend une forme communautaire. En Allemagne, on les appelle
Schwärmer (illuminés). Pour ceux-ci, il existe une révélation qui dépasse l’Ecriture,
une  » illumination  » directe par des visions et des songes. Ils croient que le temps
du jugement est arrivé et que le Royaume de Dieu va bientôt devenir une réalité
visible. Sous la conduite notamment de Thomas Müntzer, ils élaborent une utopie
socio-politique révolutionnaire qui sera réprimée dans le sang lors de la Guerre des
Paysans (1525). En Hollande, il y aura l’expérience millénariste du Royaume de
Münster

 

4. Augustin (354 – 430)

Augustin est sans doute le plus célèbre des Pères de l’Eglise. C’est lui qui a laissé
l’œuvre la plus abondante, la mieux conservée et qui a produit un héritage
important, même si ses héritiers n’ont pas toujours été fidèles à la pensée du
maître. Il est aussi connu à cause de son livre Les Confessions, où il parle de sa
vie à la première personne. Augustin est né en Afrique à Thagaste, dans une
famille de la classe moyenne. Seule sa mère Monique était chrétienne. Brillant
élève, il peut continuer ses études de rhétorique grâce à l’appui financier d’un ami
de son père. Il est très ambitieux et voudrait gravir les échelons de la société
romaine. Il fait remonter lui-même le tournant majeur de sa vie à la lecture de
l’Hortensius de Cicéron. Commence alors pour Augustin une quête de la vérité qui
aboutira quatorze ans plus tard au baptême, puis à la prêtrise et à sa charge
d’évêque d’Hippone. Entre temps, il découvre la philosophie, tout en lisant la Bible
qui le déçoit beaucoup. Nommé rhéteur à Milan en 384, il rencontre Ambroise dont
la qualité de la prédication lui permet de se faire une autre idée de la foi chrétienne.
En même temps il découvre, sans doute à partir de la philosophie de Plotin, la voie
de l’intériorité. A la suite d’une expérience spirituelle, il renonce à son métier. Il
mène pendant quelque temps une vie monastique en communauté. 
De retour en Afrique, après la mort de sa mère et de son fils Adéodatus, sa vie se
confond avec sa double tâche d’évêque et de théologien. Il a contribué au maintien
de l’unité de l’Eglise en Afrique, fortement menacée par des hérésies et isolée
après la chute de Rome. Il meurt le 28 août 430 dans Hippone assiégée par les
Vandales, laissant 800 sermons, 300 lettres, et une centaine de traités. La Cité de
Dieu, ouvrage apologétique rédigé à la fin de sa vie, reste son chef d’œuvre. Son
traité dogmatique La Trinité a exercé une influence décisive sur la doctrine trinitaire
occidentale.

 

59/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



5. Béguines

On appelle  » béguines  » des femmes qui, depuis le 13e siècle, se regroupent
dans des communautés sans appartenir à un ordre spécifique et sans suivre une
règle monastique particulière. Elles ne sont donc pas considérées comme
religieuses par les autorités ecclésiastiques. L’étymologie de leur nom reste
obscure. Tantôt, on l’a fait venir de la sainte Begga (morte en 695), tantôt du nom
d’un prêtre liégeois, Lambert  » le Bègue  » (mort en 1177). Plus
vraisemblablement, il y a un lien avec le nom  » albigeois Glossaire 2  » (utilisé alors
pour désigner d’une manière générale des hérétiques Glossaire 14) ou encore avec
leur habit de couleur  » beige « . L’équivalent masculin de  » béguine  » est  »
bégard « . Les béguines suivent un idéal de pauvreté et de chasteté. Ce
mouvement de pauvreté qui débute au 12e siècle a suscité d’abord à Nivelles
(résidence des ducs de Brabant), puis en Allemagne de tels regroupements de
femmes. D’abord accompagnées spirituellement par des cisterciens, puis par des
dominicains et franciscains, elles sont très influencées par la mystique

 

6. Bucer, Martin (1491-1551)

Né en 1491 à Sélestat en Alsace, Martin Bucer entre dans l’ordre des
Dominicains Glossaire 10 à l’âge de quinze ans. Il est gagné à la Réforme par
Luther au cours de la dispute de Heidelberg (1518). Excommunié, il s’enfuit à
Wissembourg en Alsace où il prêche l’Evangile. Pourchassé à nouveau, il trouve
refuge à Strasbourg (1523). Il y est nommé prédicateur en 1524. En 1529, la ville
passe à la Réforme. Quand Calvin arrive dans cette ville (1538), Bucer y travaille
depuis quatorze ans déjà : il a eu le temps d’organiser une Eglise selon les idées
réformatrices dont maints caractères seront repris à Genève quand Calvin y
retournera. Ce qui caractérise Bucer, c’est son sens de l’unité. Il travaillera en vain
à des compromis entre les positions de Luther et de Zwingli sur la cène, ou à des
accords avec les anabaptistes Glossaire 3 et même avec les théologiens
catholiques (colloques de 1540-1541). Sur ordre de Charles-Quint, il doit quitter
Strasbourg (1549). Il se réfugie à Cambridge où il enseignera jusqu’à sa mort. Il
contribuera à réviser le Prayer Book

 

7. Cathares

Du grec katharos qui veut dire  » pur « , il s’agit d’un mouvement religieux qui se
considère comme chrétien. Il se développe en Lombardie et en Languedoc dans la

60/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



deuxième moitié du 12e siècle. Les Cathares donnent une importance particulière
à certains aspects du message évangélique comme la pureté. Ils vont élaborer une
doctrine simple et exigeante, fondée sur l’opposition entre le Bien et le Mal. Le
mouvement a pris la forme d’une véritable communauté religieuse avec des rites,
des cérémonies, des livres sacrés, des ministres (les  » bonshommes « , les
parfaits), des membres et des sympathisants, des assemblées délibératives.
Devant ce phénomène qui représente une menace, est créé à Toulouse en 1215
l’ordre des Dominicains Glossaire 10 ou Frères Prêcheurs, en vue de convertir les
cathares. Mais le succès étant trop long à venir, la répression se met en place,
organisée par la tristement célèbre Inquisition Glossaire 16 confiée aux
Dominicains Glossaire 10. La Croisade Glossaire 9 contre les Cathares, appelés
aussi Albigeois du nom de la ville d’Albi où ils étaient nombreux, se déchaîne en
1208. La capitulation des Cathares du Languedoc se termine par le bûcher de
Montségur (Ariège) en 1244

 

8. Credo

Credo signifie en latin  » je crois « . On appelle  » Credo  » ou symboles de foi les
textes des premiers siècles à travers lesquels l’Eglise primitive a exprimé le
contenu de sa foi. Il s’agit du Symbole des Apôtres (fin du 2e siècle), du Symbole
de Nicée (325), du Symbole de Nicée-Constantinople (381) qui expriment la foi
chrétienne de manière trinitaire : Dieu Père, Fils et Saint-Esprit. Aujourd’hui on
utilise généralement le mot Credo pour désigner le Symbole des Apôtres dans son
usage liturgique

 

9. Croisade

La foi ardente des chrétiens du Moyen Age explique bien des aspects des
Croisades. Dès le 4e siècle, les pèlerinages en Terre sainte sont de vastes
mouvements populaires qui témoignent de cette foi : il s’agit de mieux connaître et
imiter son Seigneur en allant sur les lieux où il a vécu. Mais très vite vont se
mélanger aux intentions de pèlerinages des motifs politiques et commerciaux. Les
Croisades vont ainsi permettre un affermissent temporel et spirituel de la papauté.
C’est l’évolution de la situation des Lieux saints (en 1009, destruction du Saint
Sépulcre par les Arabes) qui va donner aux Croisades une dimension délibérément
guerrière. Il s’agit alors de « libérer les lieux saints du pouvoir musulman ». 
Le mot « croisade » désigne aussi une action d’envergure menée pour combattre
les hérétiques Glossaire 14, ainsi la croisade contre les Albigeois Glossaire 2.

61/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



 

10. Dominicains

L’abréviation des dominicains est O.P. du latin Ordo [Fratrum] Praedicatorum :
l’ordre des prédicateurs. Ce 2e ordre mendiant (après les franciscains Glossaire 12)
est fondé par l’espagnol Dominique. Celui-ci reçoit en 1216 du pape Honoré III la
permission de créer un ordre dont les activités principales seront la prédication,
l’étude de la théologie et le combat contre les hérétiques Glossaire 14. Au Moyen
Age, les dominicains sont les théologiens de la cour papale. Les plus connus parmi
eux sont Albert le Grand et Thomas d’Aquin. Après 1232, les dominicains sont
chargés de postes principaux dans l’Inquisition Glossaire 16 ce qui leur a valu le
surnom Domini canes :  » les chiens du Seigneur « . 
L’ordre des dominicains a une branche féminine et un Tiers Ordre.

 

11. Farel, Guillaume (1489-1565)

Né à Gap dans le Dauphiné, son itinéraire est étroitement lié à celui de Calvin dont
il est le compagnon et l’ami. C’est en 1509 qu’il vient à Paris pour ses études. Il y
fréquente les humanistes : Lefèvre d’Etaples, Gérard Roussel, Guillaume Budé. Il
raconte sa conversion (que l’on place en 1521) en des termes analogues à ceux de
Calvin. Désormais il se met au service des idées de la Réforme, à Meaux, dans le
Dauphiné, en Guyenne, à Bâle, Zurich, Montbéliard, Strasbourg, Berne, Aigle,
Neuchâtel, Lausanne, Genève. On considère qu’il a écrit la première dogmatique
réformée de langue française intitulée  » Sommaire et brève déclaration  » (1525).
A cause de sa fougue, il est souvent obligé de passer d’un lieu à l’autre. Au cours
de ses nombreux déplacements, il rencontre Briçonnet, Oecolampade Glossaire 20,
Zwingli, Erasme, Capiton, Bucer Glossaire 6. Il participe au Synode de Chanforan au
cours duquel les Vaudois du Piémont adhèrent à la Réforme en 1532. C’est cette
année là qu’il arrive à Genève. Il en est rapidement chassé, mais y revient en
1533. En 1536, sous son impulsion, la ville passe à la Réforme. C’est lui qui y
retient Calvin afin qu’il organise l’Eglise et la ville selon les principes de la Réforme.
Cette même année, il participe avec Calvin et Viret à la Dispute de Lausanne.
Chassé de Genève avec Calvin en 1538, il va à Neuchâtel où il pose les bases
d’une Eglise réformée dans la ligne théologique de Calvin. Il y meurt en 1565.

 

12. Franciscains

62/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Ordre religieux fondé par François Glossaire 13 d’Assise (1182-1226). Entendant le
texte de l’évangile selon Matthieu (10,7-11) où Jésus annonce aux disciples qu’ils
doivent aller prêcher dans la pauvreté, François décide de devenir prédicateur
itinérant. Rejoint par quelques compagnons, et avec l’autorisation du pape, ils vont
de lieu en lieu pour annoncer la Parole de Dieu en vivant dans la pauvreté. Puis ils
établissent un premier monastère. Pour les femmes, un ordre, les Clarisses, est
fondé par une jeune fille d’Assise nommée Claire. Puis un troisième ordre, ou
Tiers-Ordre, voit le jour, pour aider les laïcs à vivre dans leur vie quotidienne les
conseils évangéliques (pauvreté, chasteté, obéissance) remis en vigueur par
François. L’ordre des Frères Mineurs ou Franciscains est créé. La règle de 1221,
remaniée en 1223, en fixe définitivement l’organisation.

A sa suite apparaissent d’autres ordres mendiants, en particulier les Dominicains
Glossaire 10 qui vont fortement influencer la vie religieuse du 13e siècle. A ce même
moment, des conflits internes entre spirituels et conventuels agitent le
mouvement : les spirituels cherchent le respect littéral de la Règle, en particulier le
vœu de pauvreté ; les conventuels se rapprochent plutôt des ordres établis.

 

13. François d’Assise (1182-1226)

Il est né en 1182, dans la famille Bernardone, à Assise. Son père Pietro, un riche
marchand, le prénomme Francesco (François). Pietro Bernardone faisait du
commerce avec la France et son épouse, Pica, était d’origine provençale. François
connaît une enfance comblée, sans soucis matériels et entourés d’amis. Il s’est tout
naturellement préparé à prendre la succession de son père. Mais il rêvait de
devenir chevalier. Sa première expérience fut désastreuse : après une guerre
contre la ville voisine de Pérouse, il s’est retrouvé pendant un an en prison. Puis il
tombe malade. 
En 1205, à vingt-trois ans, il vit une révélation dans l’église Saint-Damien. Il entend
le Christ lui demander de réparer son église. Comme celle-ci est en effet en train
de tomber en ruines, il s’attaque aux travaux de rénovation. Bientôt, il comprend
que l’appel concerne l’église d’une manière plus large. 
L’année suivante, il rompt avec sa famille et renonce à ses biens. Pendant deux
ans, il soigne des lépreux et réparé des chapelles. Et, en 1208 – à vingt-six ans – il
découvre, en entendant l’Evangile à la messe, que sa vocation est de le vivre à la
lettre. Très vite, des hommes viennent le rejoindre. Ils vont à Rome demander au
pape son accord pour cette forme nouvelle de vie dans l’Eglise. Puis des femmes
adoptent le même style de vie : on les appellent  » Clarisses « , du nom de la
première d’entre elles, Claire, une jeune fille d’Assise. Des laïcs ensuite
demandent à mener cette forme de vie évangélique, tout en restant avec leur
famille et leur métier. Ce fut le Troisième Ordre, qui complète la Fraternité. Des

63/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



frères partent pour les autres pays d’Europe. En 1219, François lui-même va en
Egypte pour convertir le sultan. Les deux hommes se quittent dans l’estime
mutuelle. Il a alors abandonné la direction de son ordre et s’est retiré pour écrire un
projet de vie, une règle pour ses frères. En 1223, il reçoit l’approbation du pape. Il
fête Noël à Greccio, où il réalise la première crèche vivante. 
Cherchant de plus en plus une relation proche avec le Christ, François se retire
dans la montagne de l’Alverne. C’est là, où il reçoit les traces de la Passion de
Jésus (stigmates) qui se manifestent visiblement dans son corps. Malade, souffrant
des yeux et presque aveugle, il se retire à Saint-Damien, compose le Cantique des
Créatures et son Testament. Et le 3 octobre 1226, à 44 ans, il meurt.
En 1228, il est canonisé, et le pape fait construire en son honneur une basilique à
Assise

 

14. Hérétique/Hérésie

Vient d’un verbe grec (haireo) qui veut dire  » choisir « . Dans le monde grec, il
décrit un choix opéré dans le domaine scientifique, religieux ou politique. Par la
suite, on désigne par  » hérésie  » un mode de penser ou de croire qui est différent
de la doctrine officielle. Le reproche d’hérésie peut concerner des points de
doctrine variés : la manière de comprendre l’Eglise, la conception de la figure du
Christ, les critères pour accéder au salut, etc. Il est toutefois toujours nécessaire de
considérer le contexte précis d’une hérésie. Car au moment où la doctrine officielle
change, ce qui était déclaré  » hérétique  » peut devenir  » orthodoxe « , c’est-à-
dire considéré comme la  » doctrine droite et juste « , et réciproquement. Le
protestantisme a été ainsi traité d’hérésie par rapport à la doctrine officielle de
l’Eglise catholique ce qui n’est plus le cas aujourd’hui. Souvent l’Eglise officielle a
confondu sous ce même terme, pour les condamner, aussi bien des mouvements
de réforme fidèles à l’Evangile (p.ex. les Vaudois) que des mouvements religieux
qui s’en séparaient nettement sur différents points (p.ex. les Cathares Glossaire 7)

 

15. Humanistes

En rupture avec la culture du Moyen Age Glossaire 18, l’humanisme se caractérise
par une redécouverte de l’Antiquité et de ses textes, notamment bibliques, qui vont
être source d’inspiration en littérature, peinture, musique, sculpture. Les
humanistes vont poser les bases de l’étude moderne des textes et, renouvelant
leur approche, ils vont bouleverser un certain nombre d’idées reçues. C’est aussi
un siècle de découvertes, d’innovations, de libérations des cadres anciens. Les
Réformes religieuses sont incontestablement liées à ce renouveau dans tous les

64/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



domaines, en particulier le retour aux textes bibliques dans leur langue originelle et
leur étude selon les méthodes nouvelles

 

16. Inquisition

Jusqu’à la fin du Moyen Age, c’est l’institution ecclésiale qui se chargeait de
l’enquête concernant les hérétiques Glossaire 14, le bras séculier mettant en œuvre
leur éventuelle condamnation. A partir de ce moment-là, notamment dans le
contexte de la persécution des vaudois et albigeois Glossaire 2, c’est une institution
particulière soumise à l’évêque qui va en être chargée : l’Inquisition. En 1231/1232,
à l’instigation du pape Grégoire IX, l’Inquisition est centralisée sous l’autorité
papale. Gérée surtout par des dominicains Glossaire 10, elle met au point un
processus particulier :

exigence adressée aux hérétiques Glossaire 14 de pratiquer l’auto-accusation ;

exhortation des fidèles à la dénonciation ;

convocation de l’accusé ;

éventuellement arrestation pour comparution devant le tribunal ;

enquête en vue de l’aveu (pas de révélation des noms des dénonciateurs et
témoins ; pas de défense acceptée).

A partir de 1252, le pape Innocent IV permet l’usage de la torture. En 1542, le pape
Paul III établit à la place de l’Inquisition la  » Congrégation romaine et universelle
de l’Inquisition  » (le  » Saint Office « ). Au Concile de Vatican II, sur proposition du
pape Paul VI, le  » Saint Office  » devient la  » Congrégation pour la doctrine de la
foi « . Aujourd’hui, selon l’article 48 de la Constitution apostolique sur la Curie
romaine Pastor bonus, promulguée par le pape Jean Paul II en 1988,  » la tâche
propre de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi est de promouvoir et de
protéger la doctrine et les moeurs conformes à la foi dans tout le monde catholique
: tout ce qui, de quelque manière, concerne ce domaine relève donc de sa
compétence « .

 

17. Mani/manichéisme

Mani est né en Perse en 216. Son père était un prince parthe et sa mère une
judéo-chrétienne, de famille royale elle aussi. Il a été élevé dans la tradition judéo-

65/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



chrétienne perse. Très jeune, il aurait reçu de l’Esprit la révélation de la guerre
entre la lumière et les ténèbres. Il part en Inde où il entre en contact avec le
bouddhisme. De là, il fonde une religion syncrétiste, le manichéisme, dont la base
est la lutte originaire entre les ténèbres et la lumière. Il prêche cette religion dans
tout l’empire perse pendant les trente années du règne de Shapour 1e qui est très
tolérant vis à vis des religions étrangères qui peuvent exister à côté du
zoroastrisme, religion officielle de la Perse. A la faveur des campagnes militaires
entre l’empire perse et l’empire romain, le manichéisme se répand en occident. En
274, le nouvel empereur perse Bahrâm 1e prend le contre-pied de son ennemi
l’Empire romain et déclenche une répression contre les religions étrangères. Mani
est arrêté et décapité. Mais le manichéisme continuera son expansion grâce aux
écrits laissés par Mani et à ses disciples. Le manichéisme sera dénoncé et
combattu par les chrétiens à partir du 4e siècle, notamment par Augustin. On
retrouve des idées du manichéisme chez les cathares Glossaire 7 combattus
comme hérétiques Glossaire 14 par l’Inquisition Glossaire 16 au 12e siècle

 

18. Moyen Age

Période de l’histoire entre l’Antiquité et les temps modernes. On fait généralement
débuter le Moyen Age à la chute de l’Empire romain en 476. On considère qu’il
s’achève avec la chute de Constantinople en 1453, ou encore en 1492 date de la
découverte de l’Amérique

 

19. Nicodémisme

Au 16e siècle, quand les difficultés commencent pour les protestants français,
certains d’entre eux considèrent que pour éviter la persécution, il vaut mieux se
conformer extérieurement aux pratiques officielles, cacher ses convictions réelles
et, à l’instar du personnage biblique de Nicodème,  » venir à Jésus la nuit  » (Jean
3/2). Le Réformateur français Jean Calvin dénonce le manque de courage de ceux
qui n’osent pas afficher leur foi au grand jour. Il écrira contre eux un texte très
sévère, les affublant du sobriquet moqueur de  » Nicodémites  » dénonçant leur
double jeu et leur double langage

 

20. Oecolampade (1482-1531)

Il étudie la théologie à Heidelberg. Il se lie avec Capiton, Erasme et Mélanchthon.

66/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Humaniste, il apprend le grec et l’hébreu. Il devient prêtre en 1510, entre au
couvent en 1520. C’est là que mûrissent ses idées réformatrices. Arrivé à Bâle en
1523, il travaille à la Réforme dans cette ville. Il écrit plusieurs commentaires
bibliques. Après l’abolition de la messe (1529), il y organise l’Eglise en donnant une
place importante aux laïcs. Au sujet de la cène, il considère que le Christ y est
présent de manière symbolique.

 

21. Olivétan (vers 1505-1538)

Comme Jean Calvin auquel il est apparenté, Pierre Robert, dit Olivétan, est
originaire de Noyon. Il fait ses études à Orléans puis doit s’enfuir en 1528 à
Strasbourg où il apprend l’hébreu avec Bucer Glossaire 6 et Capiton. On le retrouve
instituteur à Neuchâtel (1531), précepteur à Genève (1532), instituteur dans le
Piémont (1533). Il y a chez lui un incontestable souci pédagogique. Il publie en
1533 une Instruction des enfans. A la demande de Guillaume Farel, il traduit en
moins de deux ans la Bible en français, à partir des textes originaux. Il meurt en
Italie en 1538

 

22. Ordres mendiants

On désigne ainsi les ordres qui se développent s’inscrivent dans le mouvement
médiéval de retour à une pauvreté évangélique. Non seulement les moines et
moniales, mais encore le monastère et l’ordre lui-même s’engagent à vivre dans la
pauvreté. Les membres gagnent leur vie par le travail manuel et la mendicité. Dans
un premier temps, on compte parmi les ordres mendiants les franciscains Glossaire

12 et les dominicains Glossaire 10. Plus tard, on élargit la notion à d’autres ordres,
comme les carmes et les augustins

 

23. Orthodoxie

L’étymologie grecque de ce mot signifie l’opinion (doxa) droite (orthè). C’est
l’ensemble des idées ou conceptions traditionnellement admises dans une
discipline (art, science, morale…) ou une institution (parti, école, Eglise…). En
théologie, ce terme désigne la conformité aux opinions, croyances et doctrines
reconnues comme officielles par l’Eglise. Il s’oppose à hétérodoxie (qui s’écarte de
la doctrine reçue) et à hérésie Glossaire 14. On considère que l’ensemble des

67/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Eglises reconnaissent dans les formulations des quatre premiers conciles
oecuméniques l’expression orthodoxe de la foi chrétienne. 
Mais le mot orthodoxie (ou le qualificatif orthodoxe) a aussi un sens plus précis. Il
désigne les Eglises d’Orient, appelées encore Eglises orthodoxes, qui se sont
séparées de l’Eglise romaine en 1054 lors du schisme d’Orient. Les Eglises
orthodoxes n’acceptent pas l’autorité universelle du pape, ni son infaillibilité.

 

24. Pères de l’Eglise

Dans l’Antiquité, le maître était souvent désigné comme  » Père « . De ce fait, ce
nom revient aux évêques, mais on étend ce sens de Père à des écrivains reconnus
comme témoins de la tradition authentique de l’Eglise. Sont donc appelés Pères de
l’Eglise les théologiens des premiers siècles, jusqu’aux 7e/8e siècles. En
patristique (recherche sur les textes des Pères de l’Eglise), on appelle  » Pères
Apostoliques  » ceux qui succèdent directement aux apôtres. Pour les suivants, on
distingue entre  » Pères latins  » et  » Pères grecs  » selon la langue dans laquelle
ils rédigeaient leurs écrits. Par exemple, Jean Chrysostome est un  » Père grec « ,
Augustin un  » Père latin « 

 

25. Réforme grégorienne

Ce mouvement de réforme a été initié et conduit par le pape et bénédictin Grégoire
VII (devenu pape en 1073). Il se bat avec véhémence contre la simonie et le
mariage des prêtres, pour la  » pureté et la liberté de l’Eglise « . Mais la réforme
s’oppose aussi aux droits de l’empereur dans le choix du pape, à l’accès de non-
religieux aux postes de dirigeants de l’Eglise, etc. A l’issue de la réforme, les
pouvoirs spirituel et séculier sont mieux séparés mais la place prépondérante de la
papauté est réaffirmée. La hiérarchie ecclésiale est davantage soudée et placée
sous l’autorité ultime centralisée du pape. Le collège des cardinaux et la curie
romaine se développent

 

26. Régulier, séculier

L’adjectif  » régulier  » vient du mot latin regula (règle) et désigne des religieux liés
par une règle monastique. On l’oppose à  » séculier « . Cet adjectif vient du mot
latin saeculum (siècle, temps présent) et désigne un clerc qui exerce son ministère
dans le  » siècle « , c’est-à-dire le monde. Il peut être lié par différents

68/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



engagements religieux mais sans avoir à obéir à une règle monastique. On
distingue ainsi le clergé régulier (où le prêtre est moine d’un ordre religieux) du
clergé séculier (où le prêtre vit en dehors d’une structure monastique et est
directement dépendant de l’évêque du lieu)

 

27. Robert d’Arbrissel (vers 1045-1116)

Né à Arbrissel en Bretagne, Robert est, d’après son biographe, un fils de prêtre (les
prêtres séculiers n’étaient pas encore tenus au célibat). A la mort de son père, il
devient à son tour curé d’Arbrissel. Vers 1078, il part à Paris pour continuer ses
études. Puis il va à Rennes, devient archiprêtre et épaule l’évêque de Rennes dans
ses entreprises réformatrices (Réforme grégorienne Glossaire 25). A la mort de
l’évêque, il s’enfuit à Angers, et quelques années plus tard, il se retire  » au désert
 » : dans les forêts de l’ouest de la France. Des disciples le rejoignent. Il fonde une
abbaye de chanoines à La Roë, en Mayenne. Sur demande du pape Urbain II, il
part à nouveau prêcher sur les routes. Des disciples, parmi eux beaucoup de
femmes, le suivent. Le groupe se fixe à Fontevrault, à l’est de Saumur. Vers 1101,
Robert y fonde un monastère double : hommes et femmes sont strictement
séparés et la direction de l’ensemble incombe à une femme. Fin octobre 1115, il
choisit Pétronille de Chemillé comme abbesse générale, ayant autorité sur les
frères et les soeurs, et sur toutes les maisons de l’ordre (près d’une vingtaine de
prieurés du vivant du fondateur). Composée de quatre abbayes qui comptent
jusqu’à une centaine d’hommes et près de 500 femmes, la fondation de Fontevrault
a la particularité d’avoir toujours été dirigée par une femme. 36 abbesses se
succèdent à sa tête jusqu’à ce que les moines et les moniales en soient chassés à
la Révolution

 

28. Schismes (Grands)

L’Eglise a connu de nombreux schismes* au cours de l’histoire. Les deux
principaux sont le Schisme d’Orient (1054) qui a vu la séparation de l’Eglise
d’Orient (Eglises orthodoxes) et de l’Eglise d’Occident (Eglise romaine) et le Grand
Schisme d’Occident. Ce dernier va durer de 1378 à 1417. Il a pour origine les
rivalités entre le pape de Rome et les rois de France. La papauté va s’installer à
Avignon puis elle retourne à Rome et finalement il y aura à la fois des papes à
Rome et à Avignon. Une première tentative de réunification échoue au concile de
Pise (1409). Il faut attendre le concile de Constance (1414-1418) pour obtenir, sous
l’autorité de l’empereur Sigismond de Germanie, la réunification de la papauté à
Rome avec l’élection de Martin V.

69/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



 

29. Taborites

Du nom de la ville de Tabor en Bohême méridionale (actuelle République tchèque).
Les plus radicaux des disciples de Jan Hus, fuyant Prague, s’y replient en 1420 et
la déclarent  » ville élue « . Ils prennent alors le nom de taborites

70/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



Bibliographie
 

1. Catharisme et Valdéisme en Languedoc

Auteur(s) : Thouzellier Christine

Éditeur : P.U.F. (réédition à Marseille en 1982 chez Laffitte)
Ville d’édition : Paris
Publication : 1966

 

2. De Pierre Valdo à l’Eglise vaudoise

Auteur(s) : Santini Luigi

Éditeur : Labor et Fides
Ville d’édition : Genève
Publication : 1979

 

3. Dossier sur les vaudois

Auteur(s) : Collectif

Publication : janvier/1984
Numéro de la revue : 27

 

4. Hérésies et hérétiques

Auteur(s) : Thouzellier Christine

Éditeur : Edizioni di storia e litterature
Ville d’édition : Rome
Publication : 1969

 

71/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



5. L’épopée des Vaudois

Auteur(s) : Pezet Maurice

Éditeur : Seghers
Ville d’édition : Paris
Publication : 1976

 

6. L’épopée vaudoise

Auteur(s) : Leconte Hubert

Éditeur : La Cause
Publication : 2014 (réédition)

Il s’agit d’un roman historique, facile à lire. Les événements cités ont bien eu lieu,
le lecteur se voit plongé dans cette histoire des « Pauvres de Lyon ».

 

7. L’hérésie des pauvres. Vie et rayonnement de Pierre
Valdo

Auteur(s) : Félix Bernard

Éditeur : Labor et Fides
Ville d’édition : Genève
Publication : 2002

 

8. Le vrai visage du catharisme

Auteur(s) : Brenon Anne

Éditeur : Loubatières
Ville d’édition : Portet-sur-Garonne
Publication : 1990

 

72/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



9. Les âmes du Purgatoire

Auteur(s) : Vovelle Michel

Éditeur : Gallimard
Ville d’édition : Paris
Publication : 1996

 

10. Les hérésies et l’Inquisition au 12e et 13e siècles

Auteur(s) : Dondaine Antoine

Éditeur : Yves Dossat
Ville d’édition : Paris
Publication : 1990

réédité par Variorum Editions

 

11. Les Vaudois

Auteur(s) : Audisio Gabriel

Éditeur : Fayard
Ville d’édition : Paris
Publication : 1998

 

12. Les Vaudois au Moyen Age

Auteur(s) : Gonnet Giovanni
Molnar Amédéo

Éditeur : Claudiana
Ville d’édition : Turin
Publication : 1973

 

13. Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-
73/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



13. Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-
église

Auteur(s) : Tourn Giorgio

Éditeur : Réveil/Claudiana
Ville d’édition : Tournon/Turin
Publication : 1980

Le livre a été réédité en 2012 par Claudiana (4ème édition).

 

14. Pierre Valdo. Le pauvre de Lyon

Auteur(s) : Martini Magda

Éditeur : Labor et Fides
Ville d’édition : Genève
Publication : 1970

 

15. Remarques sur l’historiographie vaudoise des 16
et 17e siècles

Auteur(s) : Gonnet Giovanni

Publication : Juillet-Août-Septembre/1974
Titre de la revue : Bulletin de la Société de l’Histoire du Protestantisme Français
Tome de la revue : CXXe Année

 

16. Saint François d’Assise

Auteur(s) : Le Goff Jacques

Éditeur : Gallimard
Ville d’édition : Paris
Publication : 1999

 

17. Valdo (de Lyon) et François (d’Assise)
74/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org



17. Valdo (de Lyon) et François (d’Assise)

Auteur(s) : Mazel Christian

Publication : mai/1991
Titre de la revue : Evangile et Liberté

75/75Tél. : 04 67 06 45 80 / Email : contact@theovie.org / Site : www.theovie.org


	Parcours historiques
	Une nuée de témoins 1
	Valdo et le mouvement vaudois

	Texte à lire
	Réactions personnelles
	Texte à travailler
	Etre acteur
	Clés de lecture
	1. Vie de Pierre Valdo
	2. Les Vaudois
	3. Une époque de bouillonnement
	4. Difficile de discerner
	5. Naissance de Valdo
	6. Conversion de Valdo
	7. La traduction de la Bible en langue vulgaire
	8. Le choix d'une vie de pauvreté
	9. Annoncer à tous la Parole
	10. Les Pauvres
	11. Une communauté
	12. Valdo et l'évêque de Lyon
	13. Délégation vaudoise à Rome
	14. Interdiction de prêcher
	15. Contraints de quitter Lyon
	16. Les Pauvres en Lombardie
	17. Différences et divergences
	18. Profession de foi de Valdo
	19. Les Vaudois en Languedoc
	20. Les condamnations des autorités civiles ou religieuses
	21. Mort de Valdo
	22. Le colloque de Bergame

	Contexte
	1. Dominique (vers 1170-1221)
	2. La situation de Lyon
	3. La pauvreté de la population
	4. L'indignité et l'incompétence du clergé
	5. Une inquiétude et une insatisfaction
	6. L'angoisse devant la mort
	7. Sept Croisades
	8. De lieu en lieu pour annoncer la Parole de Dieu
	9. Un nouvel ordre monastique
	10. Restaurer l'Eglise
	11. François d'Assise
	12. Ermites et ordres monastiques
	13. Cathares
	14. Pierre de Bruys et Henri de Lausanne
	15. L'Europe
	16. De nombreux mouvements de protestation spirituelle

	Espace temps
	1. Europe
	2. Les vaudois d'hier à aujourd'hui
	3. Les " Quatre Articles "
	4. Wyclif (1324-1384)
	5. Une décision significative
	6. Assemblée de Chanforan, adhésion des Vaudois à la Réforme (1532)
	7. Premiers contacts avec la Réforme
	8. Le mouvement s'organise
	9. Les Vaudois et les Hussites
	10. Développement du mouvement vaudois à travers l'Europe
	11. Arnaud de Brescia (1100-1155)
	12. Patarins
	13. L'évolution de la situation
	14. Croisades

	Textes bibliques
	1. Une prédication entendue
	2. Selon l'apôtre Jacques
	3. Richesse et pauvreté dans l'épître de Jacques
	4. Aucun souci du lendemain
	5. Disciples en mission
	6. Béatitudes chez Matthieu et Luc
	7. Obéir à Dieu plutôt qu'aux hommes
	8. Un autre modèle d'organisation

	Aller plus loin
	1. Pierre Valdo et François d'Assise, deux itinéraires à la fois proches et différents
	2. Une description des Vaudois
	3. Document de l'Inquisition
	4. Le colporteur vaudois
	5. Accusations contre les Vaudois au 4e concile du Latran (1215)
	6. Les positions vaudoises
	7. Un tournant décisif lors du colloque de Bergame

	Culture
	1. La Bible vaudoise de Lyon en langue provençale
	2. Les vaudoises, des sorcières ?
	3. La geste de saint Alexis
	4. Peinture de Georges de la Tour
	5. Le monument de la Réforme à Worms
	6. La noble leçon
	7. Le tympan de Conques et le Jugement dernier
	8. Cantique de Frère Soleil ou des créatures de François d'Assise
	9. La devise des Vaudois

	Aujourd'hui
	1. Qu'est-ce qui vous a particulièrement touché dans la vie et le message de Pierre Valdo, du mouvement vaudois, des mouvements de Pauvres ?
	2. En quoi la protestation de Valdo et celle des autres mouvements de Pauvres vous paraît-elle aujourd'hui encore d'actualité ?
	3. Comment comprenez-vous ce que l'Evangile dit des richesses et de la pauvreté ? A quoi le croyant est-il appelé en ce domaine ? Connaissez-vous des femmes et des hommes qui ont fait un choix analogue à celui de Pierre Valdo ? Qu'en pensez-vous ?
	4. En faisant bien la part du contexte de l'époque, très différent du nôtre, quels enseignements tirez-vous néanmoins de cette page d'histoire concernant en particulier l'exercice de l'autorité dans l'Eglise, l'attitude à l'égard de celles et ceux qui apparaissent "théologiquement pas corrects", la tolérance et la liberté de conscience, le lien entre les Eglises et le pouvoir civil...?
	Glossaire
	1. Abélard, Pierre (1079-1142)
	2. Albigeois
	3. Anabaptisme
	4. Augustin (354 – 430)
	5. Béguines
	6. Bucer, Martin (1491-1551)
	7. Cathares
	8. Credo
	9. Croisade
	10. Dominicains
	11. Farel, Guillaume (1489-1565)
	12. Franciscains
	13. François d’Assise (1182-1226)
	14. Hérétique/Hérésie
	15. Humanistes
	16. Inquisition
	17. Mani/manichéisme
	18. Moyen Age
	19. Nicodémisme
	20. Oecolampade (1482-1531)
	21. Olivétan (vers 1505-1538)
	22. Ordres mendiants
	23. Orthodoxie
	24. Pères de l’Eglise
	25. Réforme grégorienne
	26. Régulier, séculier
	27. Robert d’Arbrissel (vers 1045-1116)
	28. Schismes (Grands)
	29. Taborites
	Bibliographie
	1. Catharisme et Valdéisme en Languedoc
	2. De Pierre Valdo à l’Eglise vaudoise
	3. Dossier sur les vaudois
	4. Hérésies et hérétiques
	5. L’épopée des Vaudois
	6. L’épopée vaudoise
	7. L’hérésie des pauvres. Vie et rayonnement de Pierre Valdo
	8. Le vrai visage du catharisme
	9. Les âmes du Purgatoire
	10. Les hérésies et l’Inquisition au 12e et 13e siècles
	11. Les Vaudois
	12. Les Vaudois au Moyen Age
	13. Les Vaudois, l’étonnante aventure d’un peuple-église
	14. Pierre Valdo. Le pauvre de Lyon
	15. Remarques sur l’historiographie vaudoise des 16 et 17e siècles
	16. Saint François d’Assise
	17. Valdo (de Lyon) et François (d’Assise)


